
 

 Capacitador Sermones CGI    

  Sermones para marzo 2026 

 
 

Sermón del 1 de marzo de 2026                                             1           
 

Sermón del 8 de marzo de 2026                                            14 
 

Sermón del 15 de marzo de 2026                               27 
 

Sermón del 22 de marzo de 2026                             42 
 

Sermón del 29 de marzo de 2026                                 59 
 

 
Sermón del 1 de marzo de 2026 — Segundo Domingo de 
Preparación para la Pascua 
 
Recordatorio: El Leccionario Común Revisado nos lleva por la lectura de toda la Biblia en tres 
años. El siguiente párrafo de reflexión tiene como objetivo mostrar cómo se conectan las 
cuatro selecciones del Leccionario Común Revisado para esta semana y ayudar al predicador 
a preparar el sermón. No está previsto que se incluya en el sermón 
 

En un mundo donde a menudo nos enfocamos en lo que nos 
falta, es refrescante recordar que ya somos bendecidos. Es 
importante reconocer y compartir las bendiciones de Dios. 
La gratitud es el primer paso para vivir una vida bendecida. 
La promesa hecha a Abraham en Génesis 12 es un 
recordatorio de que Dios quiere bendecirnos abundantemente 
para que seamos una bendición para otros. Y es en Jesús 

1 



 

Cristo donde esta promesa se cumple, restaurando nuestra 
relación con Dios y llamándonos a vivir una vida que refleja su 
amor y bendición. 
 
Como seguidores de Cristo, estamos llamados a ser canales 
de bendición para aquellos a nuestro alrededor, guiados por el 
Espíritu Santo. ¿Cómo podemos ser una bendición hoy?  
 

Salmo 121:1–8 • Génesis 12:1–4a • Romanos 4:1–5 , 13–17 
• Juan 3:1–17 
 

La forma en que Dios ama primero está en el corazón de la 
historia que cuentan las Escrituras a medida que avanzamos 
en la temporada de Preparación para la Pascua. Cada uno de 
estos pasajes revela a un Dios que no sólo ama, sino que se 
mueve en amor, atrayendo a las personas a una confianza 
más profunda y a nuevos comienzos. Nuestro llamado a la 
adoración, el Salmo 121 , nos recuerda que este viaje de fe 
está sostenido por el cuidado divino. El salmista mira a las 
colinas y encuentra la seguridad de que el Señor, el Creador 
del cielo y la tierra, nunca duerme ni abandona. El amor no 
solo nos llama; nos guarda y nos protege en el camino. En 
Génesis, Dios llama a Abram a dejar atrás todo lo que es 
familiar y adentrarse en lo desconocido. Es el amor lo que lo 
llama, un amor que promete bendecirlo no solo a él, sino a 
"todas las familias de la tierra". El amor de Dios transforma la 
vida de Abram en un canal de bendición para los demás. En 
Romanos 4, Pablo reflexiona sobre esa misma fe, mostrando 
que la justicia que Abraham recibió no vino por la ley ni por 
las obras, sino por confiar en la promesa de gracia de Dios. El 
amor despierta la fe, y la fe abre la puerta para que la gracia 

2 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Salmos%20121&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=G%C3%A9nesis%2012%3A1%E2%80%934a&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Romanos%204%3A1%E2%80%935&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Romanos%204%3A13%E2%80%9317%20&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%203%3A1%E2%80%9317&version=NVI


 

transformadora de Dios fluya a través de nosotros. 
Finalmente, en Juan 3:1–17 , Jesús le revela a Nicodemo que 
la transformación comienza con el «nacer del Espíritu». Este 
nuevo nacimiento es el acto supremo de amor donde el amor 
de Dios transforma no solo corazones, sino también destinos, 
invitando a todas las personas a una nueva vida. El amor de 
Dios no es un sentimiento estático, sino un poder vivo que 
llama, sostiene, renueva y, en última instancia, transforma a 
todos los que lo reciben. 
 

Sermón: Dios ama primero 
Juan 3:1–17 NVI  

Una tarde de primavera, un niño volaba una cometa con su 
padre en un campo abierto. El viento presionaba la tela y la 
cuerda se tensaba mientras la cometa se elevaba cada vez 
más alto en el cielo azul. En poco tiempo, se veía como una 
mota. Luego, las nubes se acumularon, densas y pesadas, 
hasta que la cometa desapareció por completo de la vista. 
Un hombre que pasaba se rió y dijo: "¿Por qué sigues 
sosteniendo esa cuerda? La cometa ya desapareció. Ya ni 
siquiera la ves". 
El niño sonrió y dijo: «Sigue ahí. No la veo, pero siento cómo 
el viento tira la cuerda». 
¿Alguna vez has sentido un “tirón”? La fe puede sentirse así. 
No puedes explicarlo, pero sabes lo que sientes, ese tirón 
dentro de tu alma. Ese tirón no es algo que creas, así como el 
niño no provocó el tirón en la cuerda de la cometa. No decides 
sentirlo. Simplemente notas que ya está ahí, tirando suave y 
firmemente, insistiendo en una realidad que no ves pero que 
no puedes negar. 

3 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%203%3A1%E2%80%9317&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%203%3A1%E2%80%9317&version=NVI
https://ref.ly/John%203.1%E2%80%9317;nrsv?t=biblia


 

Dios, que es Padre, Hijo y Espíritu, es quien te impulsa hacia 
la esperanza, hacia el amor, hacia la vida. Porque Dios ama 
primero. 

 
Ahí es donde comienza nuestra historia. 
No con esfuerzo humano. No con lucha.​
Sino con un tirón silencioso ya en acción. 
Y ese tirón (el que siente Nicodemo, el que muchos hemos 
sentido) no es el alcance de la fe humana hacia Dios. Es el 
movimiento de Dios hacia nosotros. 
Leamos sobre Nicodemo en Juan 3:1–17. (Lee o pide a 
alguien que lea el pasaje ahora o durante la lectura de las 
Escrituras del servicio).  
 
3 Había entre los fariseos un dirigente de los judíos llamado 
Nicodemo. 2 Este fue de noche a visitar a Jesús. —Rabí —le 
dijo—, sabemos que eres un maestro que ha venido de parte 
de Dios, porque nadie podría hacer las señales que tú haces si 
Dios no estuviera con él. 3 —Te aseguro que quien no nazca 
de nuevo no puede ver el reino de Dios —dijo Jesús. 4 
—¿Cómo puede uno nacer de nuevo siendo ya viejo? 
—preguntó Nicodemo—. ¿Acaso puede entrar por segunda vez 
en el vientre de su madre y volver a nacer? 5 —Te aseguro 
que quien no nazca de agua y del Espíritu no puede entrar en 
el reino de Dios —respondió Jesús—. 6 Lo que nace del cuerpo 

4 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%203%3A1%E2%80%9317&version=NVI


 

es cuerpo; lo que nace del Espíritu es espíritu. 7 No te 
sorprendas de que haya dicho: “Tienen que nacer de nuevo”. 
8 El viento sopla por donde quiere y oyes su sonido, aunque 
ignoras de dónde viene y a dónde va. Lo mismo pasa con todo 
el que nace del Espíritu. 9 Nicodemo respondió: —¿Cómo es 
posible que esto suceda? 10 —Tú eres maestro de Israel, ¿y 
no entiendes estas cosas? —respondió Jesús—. 11 Te aseguro 
que hablamos de lo que sabemos y damos testimonio de lo 
que hemos visto, pero ustedes no aceptan nuestro testimonio. 
12 Si he hablado de las cosas terrenales y no creen, ¿cómo 
van a creer si les hablo de las celestiales? 13 Nadie ha subido 
jamás al cielo sino el que descendió del cielo, el Hijo del 
hombre. 14 »Como levantó Moisés la serpiente en el desierto, 
así también tiene que ser levantado el Hijo del hombre, 15 
para que todo el que cree en él tenga vida eterna. 16 »Porque 
tanto amó Dios al mundo que dio a su Hijo único, para que 
todo el que cree en él no se pierda, sino que tenga vida 
eterna. 17 Dios no envió a su Hijo al mundo para condenar al 
mundo, sino para salvarlo por medio de él. 
 
 

Un hombre en la oscuridad 
Juan nos cuenta que había un fariseo llamado Nicodemo, líder 
y maestro del pueblo judío. Era culto, respetado y tenía un 
profundo conocimiento religioso. Conocía las Escrituras. 
Conocía las tradiciones. Sabía cómo debía funcionar la fe. 
Y aún así, viene a Jesús por la noche. 
El escritor, Juan, no nos dice exactamente por qué. Juan 
guarda silencio sobre el motivo. Y ese silencio es importante, 
porque nos da espacio. 

5 



 

Quizás Nicodemo viene de noche porque teme lo que piensen 
los demás, especialmente la clase religiosa. Quizás porque es 
más fácil admitir las preguntas en la oscuridad. Quizás porque 
es en la noche cuando la certeza se afloja y las preguntas 
sinceras finalmente surgen. 
 

¿Has estado ahí? Despierto a las 2:00 a. m., mirando al techo, 
preguntándote: "¿Alguien me ve? ¿Estoy solo? ¿Hay alguien 
que pueda amarme?". O tal vez te has preguntado: "¿Es Dios 
real?". Quizás crees en Dios, pero te cuesta: "Dios, ¿sigues 
conmigo? ¿Sigo siendo tuyo? ¿Puedes darme un nuevo 
comienzo?". 
 

No debemos temerle a nuestra oscuridad. En esos momentos 
y sentimientos oscuros, Dios no está ausente. De hecho, 
gracias a la Encarnación, cuando Dios se hizo hombre en 
Jesús, Dios ha entrado en nuestra oscuridad y nuestro 
quebrantamiento y está con nosotros. Nada puede separarnos 
del amor de Dios. 
El relato del Evangelio no avergüenza a Nicodemo por haber 
ido a ver a Jesús de noche. Simplemente nos dice que Jesús 
lo encontró allí. 
Esto ya es una buena noticia. 
Porque significa que la oscuridad no es un obstáculo para 
Dios. La duda no es una descalificación. Las preguntas no son 
una falla de fe. La noche no es la ausencia de Dios; puede ser 
el lugar donde escuchamos a Dios hablar. 
 

Así, Nicodemo encuentra a Jesús en la oscuridad de la noche. 
Reconoce que ve algo inexplicable en Jesús. 
Jesús responde: «Nadie puede ver el reino de Dios si no nace 
de nuevo». 

6 



 

Algunos podrían interpretar esto como condicional. Una 
condición para poder ver a Dios es que primero debo hacer 
algo para nacer de lo alto. 
Jesús no le dice a Nicodemo qué pasos debe dar para nacer 
de lo alto. Jesús anuncia lo que Dios hace. 
No es un mandato, sino una promesa. Jesús no nos dice lo 
que debemos hacer; nos dice lo que Dios hace. 
“Nadie puede ver el reino de Dios sin nacer de nuevo.” 
Nicodemo está comprensiblemente confundido. "¿Cómo puede 
alguien nacer después de haber envejecido?", pregunta. 
"¿Puede uno entrar por segunda vez en el vientre de su 
madre y nacer?" 
 

Nicodemo está pensando lógicamente. Literalmente. 
Prácticamente. Jesús está hablando de otra cosa. 
Nicodemo ya le había dicho a Jesús que "ve el reino". Ve la 
regla, las acciones de Dios. Sabe que los milagros, las señales 
y las cosas hermosas, restauradoras y sanadoras que Jesús 
realiza solo pueden provenir de Dios. ¡Que Nicodemo pueda 
ver o reconocer a Dios es un regalo! Dios le está dando una 
nueva vida: es un nacimiento celestial, desde arriba, que le 
permite reconocer a Dios. 
Nacer de lo alto es la nueva vida que viene de Dios. No es un 
logro. No es una decisión. Es un don. Jesús menciona una 
realidad. Describe lo que Dios hace. 
Se trata de que Dios actúe donde los humanos no pueden, 
haciendo lo que nosotros no podemos hacer por nosotros 
mismos. Porque Dios ama primero. 
 

Por agua y espíritu 

7 



 

Jesús dice que este nuevo nacimiento viene por «agua y 
Espíritu». No solo por agua. No solo por Espíritu. Ambos. 
El agua lava. El Espíritu da aliento. 
 

El agua limpia lo que no puede limpiarse a sí mismo.​
El Espíritu anima lo que no puede darse vida a sí mismo. 
Este es el lenguaje de la nueva creación. Dios habla vida 
donde no la había. En el principio, Dios nos creó. Ahora, a 
través de su Hijo, Dios está recreando, renovando y 
restaurando todas las cosas. Jesús ha inaugurado la nueva 
creación. 
Esto es importante porque significa que el nuevo nacimiento 
no es condicional. No depende de la apertura, la voluntad, la 
disposición, la acción ni la valentía humanas. No sucede 
porque "dejemos entrar el amor". 
Sucede porque Dios ama primero . 
 
“El viento que no pide permiso” 
Jesús utiliza entonces una imagen que Nicodemo —y 
nosotros— no podemos controlar. 
«El viento sopla donde quiere», dice Jesús. «Oyes su sonido, 
pero no sabes de dónde viene ni adónde va». 
El viento no pide aprobación.​
El viento no sigue horarios.​
El viento no responde al esfuerzo humano. 
No haces que el viento sople. Solo lo descubres ya en 
movimiento. 
Así es, dice Jesús, con todo aquel que nace del Espíritu. 
Esta no es una descripción de la fidelidad humana. Es una 
proclamación de la libertad divina. 

8 



 

El Espíritu no espera a que elevemos las velas correctamente.​
El Espíritu no se detiene hasta que seamos lo suficientemente 
valientes.​
El Espíritu no se convoca por ser sinceros sinceridad. 
El Espíritu se mueve porque Dios está vivo. Porque Dios ama 
primero. 
 

Eso puede inquietarnos. Ciertamente inquietó a Nicodemo. 
Pero también es profundamente reconfortante. Porque 
significa que la nueva vida no reside en nosotros. 
En este punto de la conversación, Jesús pasa de las imágenes 
a la historia. De la metáfora a la promesa. 
«Nadie ha subido al cielo», dice, «sino el que bajó del cielo, el 
Hijo del Hombre». 
La nueva vida, el nuevo nacimiento, no ocurre porque los 
humanos ascendemos o llegamos a Dios. Ocurre porque Dios 
viene a nosotros. 
 

Y luego Jesús vuelve a la historia de Israel. 
“Como levantó Moisés la serpiente en el desierto, así también 
tiene que ser levantado el Hijo del hombre, para que todo el 
que cree en él tenga vida eterna.” 
 

Moisés es una persona importante en el Antiguo Testamento. 
Lideró a los israelitas cuando Dios los liberó de la esclavitud 
en Egipto. Esta no es una referencia casual. En esa historia, el 
pueblo está muriendo. Las serpientes los muerden. Están 
indefensos. No se curan. Se salvan, se curan, porque Moisés 
levantó una serpiente de bronce (Números 21). 
Esta es una historia extraña. Pero todas estas imágenes 
apuntan a que Jesús nos salvó mediante su vida, muerte, 

9 



 

resurrección y ascensión. Jesús nos da un nuevo nacimiento 
al ser levantado en la cruz. 
Aquí está el corazón del anuncio: Dios salva al mundo 
entregando a su Hijo único. 
“Porque de tal manera amó Dios al mundo” 
Llegamos ahora al versículo que aparece en calcomanías, 
camisetas y carteles de fútbol. Quizás sea la primera vez que 
lo escuches. Otros quizás lo conozcan tan bien que necesiten 
bajar el ritmo y escucharlo como si fuera la primera vez. 
“Porque de tal manera amó Dios al mundo, que ha dado a su 
Hijo unigénito.” 
Observa lo que viene primero. El amor. 
Y fíjate quién es amado. El mundo. 
La acción de Dios fluye del amor de Dios. Siempre. 
Dios no envía al Hijo porque realmente esperaba que el 
mundo fuera fiel. Dios envía al Hijo porque Dios es fiel. 
 

Y la entrega del Hijo no es simbólica. Es costosa. Es vicaria. 
Jesús es levantado por nosotros.​
Jesús entra en la muerte por nosotros.​
Jesús soporta lo que nosotros no podemos soportar. 
Esto es lo que significa «vida eterna» en el Evangelio de Juan. 
No solo la vida después de la muerte o la vida que dura para 
siempre, sino la vida que comienza ahora, porque la muerte 
ha sido confrontada y vencida. 
Y Jesús es explícito: 
“Dios no envió a su Hijo al mundo para condenar al mundo, 
sino para que el mundo sea salvo por él.” 
Si lo que la gente escucha de la Iglesia es condenación, 
entonces hemos perdido el corazón del evangelio. 

10 



 

El gesto de Dios hacia el mundo no es una acusación. Es un 
rescate. 
 

La obra del Dios Trino 
Esta historia está marcada por la vida del Dios trino. 
El Padre ama al mundo y envía al Hijo.​
El Hijo desciende, es elevado y se entrega por la vida del 
mundo.​
El Espíritu da un nuevo nacimiento, infunde vida y sostiene lo 
que Dios ha comenzado. 
El nuevo nacimiento no es algo que logramos con nuestro 
esfuerzo.​
Es la obra compartida del Padre, el Hijo y el Espíritu. 
De principio a fin, ésta es la fidelidad de Dios. 
 

Nicodemo 
Solo escuchamos el nombre de Nicodemo tres veces en el 
Evangelio de Juan, pero cada momento añade profundidad a 
su historia. La primera vez es aquí en Juan 3, donde acude 
tímidamente a Jesús por la noche con preguntas. 
Más adelante en el Evangelio de Juan, Nicodemo aboga 
discretamente por la justicia cuando los líderes religiosos 
conspiran contra Jesús. Más tarde, vendrá a ayudar a enterrar 
el cuerpo de Jesús tras su muerte en la cruz. Nicodemo se 
presenta abiertamente. 
 

El nuevo nacimiento no siempre es instantáneo. A veces se 
desarrolla lentamente. A veces se arraiga en la oscuridad. A 
veces parece oculto a los demás. Pero Dios es fiel a lo largo 
del tiempo. 
 
 

11 



 

Misión 
Cuando Dios da nueva vida desde arriba, nuestra visión 
cambia. La misión es simplemente lo que sucede cuando el 
amor de Dios ya nos ha alcanzado. Empezamos a ver el 
mundo de otra manera. Reconocemos el reino de Dios; vemos 
que Dios ya está obrando en el mundo, restaurando, sanando 
y atrayendo a las personas hacia la vida. No traemos a Dios 
con nosotros; descubrimos dónde Dios ya está presente y nos 
unimos a él. 
 

A veces, eso se ve como simples actos de cariño. A veces, se 
ve como apoyar a quienes son ignorados o marginados. A 
veces, se ve como decir la verdad sobre la esperanza en 
medio de la incertidumbre. Sea como sea, la misión fluye del 
amor ya dado. Dios da nueva vida desde arriba, y esa vida se 
derrama silenciosa y constantemente por el bien del mundo 
que Dios ama. 
 

Empezamos con la historia del niño que volaba su cometa. 
¿Recuerdan cómo llegaron las nubes y la cometa desapareció? 
Aun así, el niño insistió en que seguía allí porque sentía el 
tirón de la cuerda por el viento. 
Incluso cuando todo lo que sentimos es oscuridad o nubes, el 
tirón que sentimos es el amor de Dios. 
Dios es fiel.​
Dios es activo.​
Dios da nueva vida. 
 

“Porque de tal manera amó Dios al mundo…” Es una promesa. 
Y ese amor es más grande que tu duda, más profundo que tu 
miedo y más fuerte que la muerte misma. 
 

12 



 

Dios ama primero. 
Amén. 
 
 
 

Preguntas para conversar en grupos pequeños 
 

●​Nicodemo acudió a Jesús de noche, posiblemente por 
miedo o incertidumbre. ¿Qué podría impedirnos seguir 
abiertamente la inspiración del Espíritu, especialmente al 
acercarnos a personas diferentes a nosotros? 
 

●​Cuando Jesús le dice a Nicodemo que debe nacer del 
Espíritu (vv. 5-8), ¿qué nos enseña esto sobre escuchar y 
seguir la guía del Espíritu en nuestra vida? ¿Cómo 
podemos ser más sensibles a ese llamado? 
 

●​Juan 3:16 muestra que el amor de Dios se extiende al 
mundo, es decir, a todos, no solo a unos pocos. ¿De qué 
maneras prácticas podemos demostrar este mismo amor 
inclusivo, guiado por el Espíritu, a personas que se 
encuentran fuera de nuestra zona de confort? 
 

●​¿Has experimentado alguna vez el perdón que libera, la 
bienvenida que sana, como se menciona en el sermón? 
¿Cómo se manifestó esa renovación en tu vida? 

 
 
 
 

 
 
 

13 
INICIO 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%203%3A16%20&version=NVI


 

 
 
 
 
Sermón del 8 de marzo de 2026  -  Tercer Domingo de 
Preparación para la Pascua 
 
Recordatorio: El Leccionario Común Revisado nos lleva por la lectura de toda la Biblia en tres 
años. El siguiente párrafo de reflexión tiene como objetivo mostrar cómo se conectan las 
cuatro selecciones del Leccionario Común Revisado para esta semana y ayudar al predicador 
a preparar el sermón. No está previsto que se incluya en el sermón 
 

¿Alguna vez te has sentido atrapado en un ciclo de 
sufrimiento que parece no tener sentido? Dios nos recuerda 
que, aunque el sufrimiento puede sentirse como una carga 
inútil y agotadora, en realidad es una oportunidad para crecer 
y encontrar propósito en Él. 
 
Jesús toma nuestro sufrimiento y lo redime, convirtiéndolo en 
algo bueno. Nuestras pruebas se convierten en las suyas, y 
podemos enfrentarlas con esperanza. Como dice Pablo, el 
sufrimiento produce en nosotros resistencia, carácter y 
esperanza. 
 
No es que disfrutemos del sufrimiento, pero cuando llega, 
Jesús está con nosotros, transformándolo en fruto bueno y 
moldeandonos a su imagen. ¿Cómo estás permitiendo que 
Jesús te encuentre en tus luchas hoy? 
 
Salmo 95:1–11 • Éxodo 17:1–7 • Romanos 5:1–11 • Juan 
4:5–42 

14 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Salmo%2095%3A1%E2%80%9311&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=%C3%89xodo%2017%3A1%E2%80%937&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Romanos%205%3A1%E2%80%9311&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%204%3A5%E2%80%9342&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%204%3A5%E2%80%9342&version=NVI


 

Las escrituras de hoy, tercer domingo de Preparación para la 
Pascua, nos invitan a considerar las maneras en que Dios 
satisface nuestra sed . Estos pasajes ofrecen una poderosa 
imagen del amor sustentador de Dios y nuestra necesidad de 
un Dios confiable, especialmente en tiempos de sed y prueba. 
Nuestro llamado a la adoración, el Salmo 95 , invita a las 
personas a recordar la gracia con alegría y acción de gracias. 
Comienza como un canto de adoración, invitándonos a cantar, 
gritar y postrarnos ante nuestro Hacedor, quien es a la vez 
Creador y Pastor. Sin embargo, el salmo termina con una 
advertencia: no endurezcan sus corazones como lo hizo 
Israel. En Éxodo 17, el pueblo de Israel vaga por el desierto, 
cansado y sediento. Su necesidad física de agua refleja un 
hambre espiritual más profunda, un anhelo de seguridad de 
que Dios no los ha abandonado. En su frustración, discuten 
con Moisés y ponen a prueba al Señor. Sin embargo, Dios 
responde con misericordia en lugar de ira, proveyendo agua 
de la roca. Este momento revela la gracia constante de Dios 
incluso cuando dudamos. En Romanos 5 , Pablo muestra cómo 
esa misma gracia fluye hacia nosotros a través de Cristo. 
Mientras aún éramos pecadores, discutíamos y dudábamos, 
Dios derramó su amor divino mediante la muerte y 
resurrección de Jesús. “La esperanza no decepciona porque el 
amor de Dios se derrama en nuestros corazones por el 
Espíritu Santo.” Finalmente, en Juan 4 , Jesús se encuentra 
con una mujer samaritana junto a un pozo y le ofrece "agua 
viva". Su historia satisface el anhelo del Éxodo: la sed que 
solo Dios puede saciar. Vemos que el amor de Dios no conoce 
fronteras y ofrece nueva vida a todos. Juntas, estas escrituras 
nos recuerdan que Dios satisface nuestra sed más profunda 
con una gracia que restaura, redime y rebosa. 

15 



 
 

Sermón: Dios satisface nuestra sed 
Juan 4:5–42NVI  

 

En 2014, la noticia del estilista Mark Bustos de Nueva York  se 
hizo famosa porque cada sábado recorría la ciudad con una 
mochila llena de tijeras, cortapelos y un taburete plegable. Él 
no se dirigía a una barbería, sino que buscaba a los olvidados. 
Mark dedicaba un día a la semana a cortar el pelo gratis a 
personas sin hogar. Siempre empezaba con las mismas 
palabras: «Hoy quiero hacerte un favor». 
No solo les cortó el pelo; conectó con ellos. Escuchó sus 
historias; les preguntó sobre sus esperanzas y temores. No 
solo les cortó el pelo; les recordó que sus vidas importan. 
 

Mark dijo: «Todos merecen sentirse bien consigo mismos, sin 
importar dónde vivan ni por lo que están pasando». Su simple 
acto de bondad nos recuerda que a veces los gestos más 
pequeños, un corte de pelo, una sonrisa, unas palabras 
amables, pueden recordarle a una persona su valor. Pueden 
satisfacer una necesidad de conexión y pertenencia. La 
bondad puede ser como un trago de agua cuando tienes sed. 
 

Hay un tipo de sed que todos conocemos. A veces, después 
de un día bajo el sol, jugando o trabajando duro, solo puedes 
pensar en un vaso de agua fría. Pero hay otro tipo de sed, un 
anhelo interior, cuando algo falta. Esta sed interior puede 
sentirse como soledad, una necesidad de esperanza o la 
búsqueda de un sentido. 
 

¿Tienes sed de más? ¿Qué anhelas? 

16 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%204%3A5%E2%80%9342&version=NVI
https://ref.ly/John%204.5%E2%80%9342;nrsv?t=biblia


 

Esta historia que leeremos a continuación va más allá de la 
sed que es saciada con agua. Trata de una sed que todos 
llevamos dentro, y del Dios que nos busca en medio de 
nuestra sed. La buena noticia es sencilla y profunda: en 
Jesús, Dios nos encuentra en nuestra sed y nos da la vida que 
no podemos darnos a nosotros mismos. Es una historia sobre 
cómo Dios satisface nuestra sed. 

 
Leamos el texto del sermón de Juan 4:5–42 . (Lee o pide a 
alguien que lea el pasaje ahora o durante la lectura de las 
Escrituras del servicio). 

5 llegó a un pueblo samaritano llamado Sicar, cerca del terreno que 
Jacob había dado a su hijo José. 6 Allí estaba el pozo de Jacob. 
Jesús, fatigado del camino, se sentó junto al pozo. Era cerca del 
mediodía. 7 En eso, una mujer de Samaria llegó a sacar agua y 
Jesús le dijo: 

—Dame un poco de agua. 

8 Sus discípulos habían ido al pueblo a comprar comida. 

9 Entonces, como los judíos no se relacionaban con los 
samaritanos, la mujer respondió: 

—¿Cómo se te ocurre pedirme agua, si tú eres judío y yo soy 
samaritana? 

17 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%204%3A5%E2%80%9342%20&version=NVI


 

10 Jesús contestó: 

—Si supieras lo que Dios puede dar y conocieras al que te está 
pidiendo agua —contestó Jesús—, tú le habrías pedido a él y él te 
habría dado agua viva. 

11 La mujer dijo: 

—Señor, ni siquiera tienes con qué sacar agua y el pozo es muy 
hondo; ¿de dónde, pues, vas a sacar esa agua viva? 12 ¿Acaso eres 
tú superior a nuestro padre Jacob que nos dejó este pozo, del cual 
bebieron él, sus hijos y su ganado? 

13 —Todo el que beba de esta agua volverá a tener sed —respondió 
Jesús—, 14 pero el que beba del agua que yo le daré no volverá a 
tener sed jamás, sino que dentro de él esa agua se convertirá en un 
manantial del que brotará vida eterna. 

15 —Señor —dijo la mujer—, dame de esa agua para que no vuelva 
a tener sed ni siga viniendo aquí a sacarla. 

16 —Ve a llamar a tu esposo y vuelve acá —dijo Jesús. 

17 —No tengo esposo —respondió ella. 

Jesús le dijo: 

—Bien has dicho que no tienes esposo. 18 Es cierto que has tenido 
cinco y el que ahora tienes no es tu esposo. En esto has dicho la 
verdad. 

19 La mujer dijo: 

18 



 

—Señor, me doy cuenta de que tú eres profeta. 20 Nuestros 
antepasados adoraron en este monte, pero ustedes los judíos 
dicen que el lugar donde debemos adorar está en Jerusalén. 

21 Jesús contestó: 

—Créeme, mujer, que se acerca la hora en que ni en este monte ni 
en Jerusalén adorarán ustedes al Padre. 22 Ahora ustedes adoran 
lo que no conocen; nosotros adoramos lo que conocemos, porque 
la salvación proviene de los judíos. 23 Pero se acerca la hora, y ha 
llegado ya, en que los verdaderos adoradores rendirán culto al 
Padre en espíritu y en verdad, porque así quiere el Padre que sean 
los que le adoren. 24 Dios es espíritu y quienes lo adoran deben 
hacerlo en espíritu y en verdad. 

25 —Sé que viene el Mesías, al que llaman el Cristo —respondió la 
mujer—. Cuando él venga nos explicará todas las cosas. 

26 —Ese soy yo, el que habla contigo —le dijo Jesús. 

27 En esto llegaron sus discípulos y se sorprendieron de verlo 
hablando con una mujer, aunque ninguno preguntó: «¿Qué 
pretendes?», o: «¿De qué hablas con ella?». 

28 La mujer dejó su cántaro, volvió al pueblo y decía a la gente: 

29 —Vengan a ver a un hombre que me ha dicho todo lo que he 
hecho. ¿No será este el Cristo? 

30 Salieron del pueblo y fueron a ver a Jesús. 31 Mientras tanto, 
sus discípulos le insistían: —Rabí, come algo. 

32 —Yo tengo un alimento que ustedes no conocen —respondió él. 

19 



 

33 «¿Le habrán traído algo de comer?», comentaban entre sí los 
discípulos. 

34 —Mi alimento es hacer la voluntad del que me envió y terminar 
su obra —dijo Jesús—. 35 ¿No dicen ustedes: “Todavía faltan 
cuatro meses para la cosecha”? Yo les digo: ¡Abran los ojos y miren 
los campos sembrados! Ya la cosecha está madura; 36 ya mismo 
el segador recibe su salario y recoge el fruto para vida eterna. 
Ahora, tanto el sembrador como el segador se alegran juntos. 37 
Porque como ciertamente dice el refrán: “Uno es el que siembra y 
otro el que cosecha”. 38 Yo los he enviado a ustedes a cosechar lo 
que no les costó ningún trabajo. Otros se han fatigado trabajando y 
ustedes han cosechado el fruto de ese trabajo. 

39 Muchos de los samaritanos que vivían en aquel pueblo creyeron 
en él por el testimonio que daba la mujer: «Me ha dicho todo lo que 
he hecho». 40 Así que cuando los samaritanos fueron a su 
encuentro le insistieron en que se quedara con ellos. Jesús 
permaneció allí dos días 41 y muchos más llegaron a creer por lo 
que él mismo decía. 

42 —Ya no creemos solo por lo que tú dijiste —decían a la mujer—; 
ahora lo hemos oído nosotros mismos y sabemos que 
verdaderamente este es el Salvador del mundo.Juan 4:5-42 NVI 

  
Un pozo, una mujer, una sorpresa 
 Juan 4:5–6 dice: 
Llegó, pues, a una ciudad samaritana llamada Sicar, cerca del 
terreno que Jacob le había dado a su hijo José. Allí estaba el 
pozo de Jacob, y Jesús, cansado del viaje, estaba sentado 
junto al pozo. Era cerca del mediodía. 

20 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%204%3A5%E2%80%9342%20&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%204%3A5%E2%80%936&version=NVI


 

Jesús está cansado. Jesús, Dios con nosotros, está cansado.  
 
¿Qué nos dice esto de Dios? Dios no está lejos. Dios no 
revolotea sobre la vida humana; se adentra en ella. En Jesús, 
Dios sabe lo que es estar agotado, sediento y necesitado. Esta 
es la Encarnación: Dios haciéndose humano en Jesús, no en 
teoría, sino en carne, polvo y fatiga. 
Se sienta junto al pozo de Jacob. Entonces llega la 
samaritana. 
Versículo 7: Una mujer samaritana vino a sacar agua. Jesús le 
dijo: «Dame de beber». La mujer responde sorprendida (v. 
9): «¿Cómo es que tú, siendo judío, me pides de beber a mí, 
que soy samaritana?». 
Esta pregunta nos revela lo impactante que es este momento. 
Jesús está rompiendo varias reglas tácitas a la vez. Los judíos 
y los samaritanos no se llevaban bien y solían evitarse. Los 
hombres tampoco hablaban abiertamente con mujeres que no 
conocían. Y un judío jamás bebería de la copa de un 
samaritano. 
Así que, cuando Jesús le pide agua, no es una petición 
pequeña. Es inesperada y arriesgada. Le dice que Jesús la ve, 
no como alguien a quien evitar, sino como alguien con quien 
vale la pena hablar. Cruza límites que a otros se les enseñó a 
evitar. Así comienza esta conversación transformadora. 
 
La oferta del agua viva 
En los versículos 10–14, Jesús hace una promesa 
sorprendente: 
… Jesús le dijo: «Todo el que beba de esta agua volverá a 
tener sed, pero el que beba del agua que yo le daré no 
volverá a tener sed jamás. El agua que yo le daré se 

21 



 

convertirá en él en un manantial que salta para la vida 
eterna». 
Jesús contrasta dos aguas: 
El agua del pozo es temporal. Bebes y vuelves a tener sed. 
El agua viva es permanente. Se convierte en un manantial 
dentro de ti, una fuente que sigue dando. 
Jesús da un manantial de agua que brota para la vida eterna. 
Da un don. Se entrega a sí mismo. Jesús es el agua viva. 
Esto es lo que los cristianos llamamos gracia: no algo que 
logramos, sino algo que recibimos. El agua viva es la vida 
misma de Dios derramada en los espacios vacíos, derramada 
en nosotros. 
De esta manera Dios satisface nuestra sed. 
 
Cuando la mujer dice que quiere esta agua para no tener que 
volver al pozo (v. 15), todavía piensa en términos de sed 
literal. Pero Jesús empieza a develar las verdades, invitándola 
a considerar que él es más que un hombre junto a un pozo. 
 
Él le dice: «Yo soy, el que te habla», es decir, él es el Mesías 
(v. 26). Se identifica directamente. 
Este es un punto de inflexión porque Jesús, como el Mesías, el 
que salva, se convertirá en el que tiene sed. En la cruz, Jesús 
llevará nuestra sed, vergüenza, quebrantamiento y pecado en 
su propio cuerpo. Entonces, lo que fluye hacia nosotros es 
perdón, paz y nueva vida. Él hace por nosotros lo que no 
podemos hacer por nosotros mismos. Esta es la obra 
consumada de Cristo. 
 

A través de esta historia, vemos el corazón del Dios trino. El 
Padre envía al Hijo para que las vidas puedan ser restauradas. 

22 



 

El Hijo se encuentra con esta mujer en su vida real (cansada, 
sedienta y agobiada) y se entrega a ella sin condiciones. Y el 
Espíritu Santo es prometido como agua viva: la vida misma 
de Dios fluyendo en ella, restaurando lo que se ha secado. 
Este no es un Dios solitario que exige esfuerzo, sino un Padre, 
un Hijo y un Espíritu que trabajan juntos para dar vida. 
 
 
 

Una invitación 
Tras esta conversación, ocurre algo extraordinario. La mujer 
deja su cántaro (v. 28) y va al pueblo a contarles a los 
demás: 
Vengan, vean a un hombre que me ha dicho todo lo que he 
hecho. ¿Será este el Cristo? (v. 29) 
Gracias a su historia, la gente acude a Jesús. Muchos creen 
por las palabras de Jesús (vv. 39-42). Dicen: 
“Nosotros mismos le hemos oído, y sabemos que 
verdaderamente éste es el Salvador del mundo.” 
 

La mujer se convierte en evangelista, dando testimonio de lo 
que ha encontrado. No recibe un plan ni una formación; 
recibe agua viva. Y se desborda. La misión aquí no es presión; 
es desbordamiento. 
La historia no es solo un encuentro; es una invitación a la 
misión de Dios. Tú y yo hemos recibido esa misma invitación. 
¿Ha cambiado Dios tu vida? Estás invitado a compartir tu 
historia. Nos unimos a la misión de Dios cuando le decimos a 
otros que Dios satisface nuestra sed. 
 

¿Qué significa esta historia para mí hoy? 
●​Dios ve tu sed. 

23 



 

Todos tenemos sed de amor, propósito, aceptación, perdón y 
descanso. Quizás intentemos llenarla con cosas, aprobación, 
logros, ocupaciones o relaciones. Pero a menudo esas cosas 
nos decepcionan. Jesús se encontró con la mujer en su 
momento de sed. Al invitarla, nos invita a confiarle nuestra 
sed. 
¿Y la buena noticia? Dios ya conoce tu sed. Antes de que la 
nombre, antes de que la comprendas, Jesús ya está sentado 
junto al pozo contigo. Ya eres plenamente visible. 
 

●​Jesús te encuentra donde estás. 
En medio de su vida desordenada, Jesús estaba con la mujer 
en el pozo. 
Este es el corazón de la Encarnación: Dios no espera a que 
mejoremos para acercarse. En Jesús, Dios entra en nuestra 
vida real, en nuestro cansancio, nuestra confusión e incluso 
en nuestros errores o vergüenza. Ninguna versión de tu 
historia puede separarte del amor de Dios. 
 

●​Dios hace crecer tu entendimiento. 
La samaritana no lo entendió todo al instante. Hizo preguntas. 
Se mantuvo en la conversación. A menudo tratamos la fe 
como una lista de verificación, pero aquí la fe no se trata de 
tener las respuestas correctas. 
Incluso nuestra fe es un don de Dios. Jesús, el Hijo de Dios, 
tiene una fe perfecta en su Padre, por el Espíritu. Y comparte 
su fe con nosotros. Nos lo da todo, incluso el agua viva. 
Cuando Jesús ofrece agua viva, no está probando a la mujer 
de la historia; la está invitando. Dios no teme nuestra 
curiosidad, nuestras preguntas e incluso nuestras objeciones a 

24 



 

medida que profundiza nuestro entendimiento. Es paciente 
mientras la gracia obra en nosotros. 
 
 

●​El agua viva de Dios te cambia. 
Jesús cambió la vida de la mujer. Ella dejó su cántaro, fue al 
pueblo y testificó o contó a otros lo que había presenciado. 
Sus prioridades cambiaron. La fe que Jesús comparte con 
nosotros nos transforma. 
El Padre nos atrae hacia la vida. El Hijo se entrega a nosotros 
y por nosotros. Y el Espíritu Santo se convierte en el agua 
viva dentro de nosotros, transformando lo que amamos, 
nuestra forma de ver, en quiénes nos convertimos y cómo 
vivimos. El cambio no es algo que forzamos; es algo que Dios 
cultiva. 
 

●​Dios tiene una misión en el mundo. 
Dios ya está obrando mucho antes de nuestra llegada. Jesús 
dice: «Otros han trabajado, y ustedes han participado en su 
labor». La misión no es traer a Dios al mundo. Es observar 
dónde Dios ya está dando vida y asumir su misión con 
humildad y amor. 
Jesús les dice a los discípulos (y a nosotros): «Alcen los ojos y 
vean que los campos están blancos para la siega» (v. 35). 
Estén atentos a quienes los rodean y tienen sed de agua viva. 
A veces hablamos. A veces escuchamos. A veces servimos. A 
veces simplemente nos mostramos compasivos. 
No tienes que tenerlo todo bajo control. La samaritana no era 
perfecta, pero les habló a otros de Jesús. Nuestra vida 
cotidiana puede convertirse en un lugar donde otros también 
puedan probar el agua viva al guiarlos hacia Jesús. 
 

25 



 

Conclusión 
El estilista Mark Bustos ofreció cortes de pelo a desconocidos, 
recordándoles que son dignos. La amabilidad de Mark satisfizo 
una necesidad física que apuntaba a algo más profundo: el 
anhelo de ser visto, valorado y amado. 
 
La bondad de Marcos importaba. Pero la bondad por sí sola no 
salva. Jesús sí. Solo Jesús salva. 
Con su vida, su muerte en la cruz y su resurrección, Jesús ha 
abierto un manantial inagotable. Esto no es algo que ganamos 
ni conservamos: es un don. 
Jesús sacia la sed entregándose a sí mismo. 
Jesús lleva nuestra vergüenza, nuestro pecado y nuestra 
sequedad en nuestro lugar. 
El agua viva fluye porque Jesús se vacía en la cruz. 
La buena noticia de esta historia es sencilla y profunda: en 
Jesús, Dios viene a nosotros en nuestra sed y nos da la vida 
que no podemos darnos nosotros mismos. 
Dios satisface nuestra sed plenamente, libremente y para 
siempre. 

 
Preguntas para conversar en grupos pequeños 

 

●​Jesús rompió barreras sociales y culturales al hablar con 
una mujer samaritana. ¿Cómo podemos seguir el ejemplo 
de Jesús y superar barreras para mostrar amor y 
aceptación a los demás? 

●​Jesús ofrece “agua viva”, es decir, vida espiritual que 
satisface nuestra sed más profunda. ¿Cómo satisface 
Jesús nuestra sed y nuestros anhelos? 

26 



 

●​La mujer inmediatamente les contó a otros en su pueblo 
sobre Jesús, y muchos creyeron gracias a su historia. ¿Por 
qué crees que compartir experiencias personales de fe es 
tan poderoso? 

●​Comparte una ocasión en la que le contaste a otra 
persona acerca de Jesús. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Sermón del 15 de marzo de 2026 — Cuarto Domingo de 
Preparación para la Pascua 
 
Recordatorio: El Leccionario Común Revisado nos lleva por la lectura de toda la Biblia en tres 
años. El siguiente párrafo de reflexión tiene como objetivo mostrar cómo se conectan las 
cuatro selecciones del Leccionario Común Revisado para esta semana y ayudar al predicador 
a preparar el sermón. No está previsto que se incluya en el sermón 

 
En Mateo 5:16, Jesús nos dice: "Así alumbre vuestra luz 
delante de los hombres, para que vean vuestras buenas obras 
y glorifiquen a vuestro Padre que está en los cielos". La 
bendición de Dios no es solo para nosotros, sino para que la 
compartamos con otros. 
 
Fuimos creados para ser una bendición para las naciones. 
Cuando reconocemos las bendiciones que hemos recibido, 
nuestro corazón se llena de gratitud y nuestra vida se 
convierte en un reflejo de la gracia de Dios. 

27 

INICIO 



 

 
En 2 Corintios 1:3-4, Pablo escribe: "Bendito sea el Dios y 
Padre de nuestro Señor Jesucristo, Padre de misericordias y 
Dios de toda consolación, quien nos consuela en todas 
nuestras tribulaciones, para que también nosotros podamos 
consolar a los que están en cualquier tribulación". ¿Cómo 
podemos consolar a otros con la bendición que hemos 
recibido? 
 
Salmo 23:1–6 • 1 Samuel 16:1–13 • Efesios 5:8–14 • Juan 
9:1–41 
En este cuarto domingo de Preparación para la Pascua, 
celebramos que Dios da vista en la oscuridad. Cada lectura 
revela el poder de Dios para ver más allá de las apariencias, 
para ver lo que otros no pueden ver y para guiarnos de la 
ceguera a la vista, tanto física como espiritual. En el Salmo 
23, David proclama al Señor como su pastor, quien le guía a 
través de valles sombríos y hacia lugares de paz. Incluso en la 
oscuridad, la presencia de Dios trae luz, consuelo y 
renovación. Este salmo nos recuerda que no caminamos 
solos. El pasaje en 1 Samuel 16 relata la historia de Dios 
enviando a Samuel para ungir a un nuevo rey de los hijos de 
Isaí. Samuel espera grandeza en la apariencia exterior, pero 
Dios enseña una verdad profunda: "El Señor no ve como ven 
los mortales; miran la apariencia exterior, pero el Señor mira 
el corazón". David, el más joven y menos esperado, es 
elegido: la vista divina penetra más allá de lo que los ojos 
humanos pueden ver. En Efesios 5, Pablo insta a los creyentes 
a "vivir como hijos de la luz", dejando atrás las obras de la 
oscuridad. ¡Durmiente, despierta! Levántate de entre los 
muertos, y Cristo te alumbrará. La luz de Dios expone lo 

28 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Salmo%2023%3A1%E2%80%936&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=1%20Samuel%2016%3A1%E2%80%9313&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Efesios%205%3A8%E2%80%9314&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%209%3A1%E2%80%9341&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%209%3A1%E2%80%9341&version=NVI


 

oculto y lo transforma en bondad y verdad. Finalmente, en 
Juan 9, Jesús se revela como «la luz del mundo» al sanar a un 
hombre ciego de nacimiento. La vista física se convierte en 
símbolo de despertar espiritual. Mientras otros permanecen 
atrapados en el juicio y la incredulidad, el hombre sanado 
crece en la fe, reconociendo a Jesús como Señor. Juntas, 
estas escrituras proclaman a un Dios que ve, restaura y nos 
da su luz, abriéndonos los ojos a la gracia, la verdad y la 
nueva vida. 

 
Sermón: Dios da vista en la oscuridad 

Juan 9:1–41 NVI  
En el año 2000, un hombre llamado Mike May experimentó 
algo que la mayoría de nosotros jamás tendremos que 
imaginar. Cuando tenía tres años, una explosión química le 
quitó la vista. Durante más de cuarenta años, vivió en la 
oscuridad total. Entonces, los médicos le ofrecieron una forma 
de recuperar parte de la vista. 
Cuando finalmente le quitaron las vendas, la luz inundó su 
mundo. 
Pero ver no fue fácil. 
Mike podía distinguir colores y formas, pero su cerebro no 
entendía lo que enviaban sus ojos. Los rostros parecían 
planos. Los objetos parecían desconectados. Las escaleras 
parecían peligrosas. En un momento dado, dijo algo 
sorprendente: «Ver es más confuso que estar ciego». 
Durante años, su cuerpo se había adaptado a la oscuridad. La 
visión era un don, pero también desconcertante. Tuvo que 
aprender a vivir en un mundo al que no estaba acostumbrado. 
 

29 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%209%3A1%E2%80%9341&version=NVI


 

La historia de Mike May nos ayuda a adentrarnos en Juan 9 , 
donde Jesús se encuentra con un hombre que nunca había 
visto. No por accidente ni por enfermedad, sino porque nació 
ciego. 
Ambos hombres se enfrentaron a la oscuridad. Y en 
ambas historias, la vista no llega porque hayan descubierto 
algo, sino porque la luz les llega. La gracia precede al 
entendimiento, y la vista —la verdadera vista— se da, no se 
gana. 
Juan 9 no es solo una historia de sanación. Es la historia de 
cómo Jesús penetra en la oscuridad humana y nos da la visión 
que no podemos darnos a nosotros mismos. 
En el centro de esta historia está la buena noticia de una 
verdad clara: Dios da vista en la oscuridad. 
No después de que lo arreglemos todo.​
No una vez que lo entendamos todo.​
No cuando finalmente lo “hagamos bien” 
Dios da vista en la oscuridad. 
  

 
 
Leamos la historia. (Lee o pídale a alguien que lea Juan 
9:1-41 NVI  ahora o durante la lectura de las Escrituras del 
servicio). 

30 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%209%3A1-41&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%209%3A1-41&version=NVI


 

9 A su paso, Jesús vio a un hombre que era ciego de nacimiento. 2 
Y sus discípulos preguntaron: 

—Rabí, para que este hombre haya nacido ciego, ¿quién pecó, él o 
sus padres? 

3 —No está así debido a sus pecados ni a los de sus padres 
—respondió Jesús—, sino que esto sucedió para que la obra de 
Dios se hiciera evidente en su vida. 4 Mientras sea de día, tenemos 
que llevar a cabo la obra del que me envió. Viene la noche cuando 
nadie puede trabajar. 5 Mientras esté yo en el mundo, luz soy del 
mundo. 

6 Dicho esto, escupió en el suelo, hizo barro con la saliva y se lo 
untó en los ojos al ciego, 7 diciéndole: 

—Ve y lávate en el estanque de Siloé (que significa “Enviado”). 

El ciego fue y se lavó, entonces al volver ya veía. 

8 Sus vecinos y los que lo habían visto pedir limosna decían: «¿No 
es este el que se sienta a mendigar?». 9 Unos aseguraban: «Sí, es 
él». Otros decían: «No es él, sino que se le parece». Pero él insistía: 
«Soy yo». 

10 —¿Cómo entonces se te han abierto los ojos? —le preguntaron. 

11 Y él respondió: 

—Ese hombre que se llama Jesús hizo un poco de barro, me lo untó 
en los ojos y me dijo: “Ve y lávate en Siloé”. Así que fui, me lavé y 
entonces pude ver. 

12 —¿Y dónde está ese hombre? —le preguntaron. 

31 



 

—No lo sé —respondió. 

13 Llevaron ante los fariseos al que había sido ciego. 14 Era 
sábado cuando Jesús hizo el barro y le abrió los ojos al ciego. 15 
Por eso los fariseos, a su vez, le preguntaron cómo había recibido 
la vista. 

—Me untó barro en los ojos, me lavé y ahora veo —respondió. 

16 Algunos de los fariseos comentaban: «Ese hombre no viene de 
parte de Dios, porque no respeta el sábado». Otros objetaban: 
«¿Cómo puede un pecador hacer semejantes señales?». Y había 
desacuerdo entre ellos. 

17 Por eso interrogaron de nuevo al ciego: 

—¿Y qué opinas tú de él? Fue a ti a quien te abrió los ojos. 

—Yo digo que es profeta —contestó. 

18 Pero los judíos no creían que el hombre hubiera sido ciego y 
ahora viera. Entonces llamaron a sus padres 19 y les preguntaron: 

—¿Es este su hijo, el que dicen ustedes que nació ciego? ¿Cómo es 
que ahora puede ver? 

20 —Sabemos que este es nuestro hijo —contestaron los padres—, 
y sabemos también que nació ciego. 21 Lo que no sabemos es 
cómo ahora puede ver ni quién le abrió los ojos. Pregúntenselo a él, 
que ya es mayor de edad y puede responder por sí mismo. 

22 Sus padres contestaron así por miedo a los judíos, pues ya 
estos habían convenido que se expulsara de la sinagoga a todo el 
que reconociera que Jesús era el Cristo. 23 Por eso dijeron sus 
padres: «Pregúntenselo a él, que ya es mayor de edad». 

32 



 

24 Por segunda vez llamaron los judíos al que había sido ciego y le 
dijeron: 

—¡Da gloria a Dios! A nosotros nos consta que ese hombre es 
pecador. 

25 —Si es pecador, no lo sé —respondió el hombre—. Lo único que 
sé es que yo era ciego y ahora veo. 

26 Pero ellos le insistieron: 

—¿Qué te hizo? ¿Cómo te abrió los ojos? 

27 Él respondió: 

—Ya les dije y no me hicieron caso. ¿Por qué quieren oírlo de 
nuevo? ¿Es que también ustedes quieren hacerse sus discípulos? 

28 Entonces lo insultaron y dijeron: 

—¡Discípulo de ese lo serás tú! ¡Nosotros somos discípulos de 
Moisés! 29 Y sabemos que a Moisés le habló Dios; pero de este no 
sabemos ni de dónde salió. 

30 —¡Allí está lo sorprendente! —respondió el hombre—: que 
ustedes no sepan de dónde salió y que a mí me haya abierto los 
ojos. 31 Sabemos que Dios no escucha a los pecadores, pero sí a 
los piadosos y a quienes hacen su voluntad. 32 Jamás se ha 
sabido que alguien le haya abierto los ojos a uno que nació ciego. 
33 Si este hombre no viniera de parte de Dios, no podría hacer 
nada. 

34 Ellos replicaron: 

—Tú, que naciste sumido en pecado, ¿vas a darnos lecciones? 
33 



 

Y lo expulsaron. 

35 Jesús se enteró de que habían expulsado a aquel hombre y al 
encontrarlo le preguntó: 

—¿Crees en el Hijo del hombre?[a] 

36 Él respondió: 

—¿Quién es, Señor? Dímelo, para que crea en él. 

37 —Pues ya lo has visto —contestó Jesús—; es el que está 
hablando contigo. 

38 —Creo, Señor —declaró el hombre. 

Y postrado lo adoró. 

39 Entonces Jesús dijo: 

—Yo he venido a este mundo para hacer justicia, para que los 
ciegos vean y los que ven se queden ciegos. 

40 Algunos fariseos que estaban con él, al oírlo hablar así, le 
preguntaron: 

—¿Qué? ¿Acaso también nosotros somos ciegos? 

41 Jesús les contestó: 

—Si fueran ciegos, no serían culpables de pecado, pero como 
afirman que ven, su pecado permanece. 

 
Una pregunta que todavía nos hacemos 
La historia comienza con una pregunta que nos resulta 
familiar. 

34 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%209%3A1-41&version=NVI#fes-NVI-26476a


 

Al pasar Jesús y sus discípulos, ven a un hombre ciego de 
nacimiento. Los discípulos preguntan: «Maestro, ¿quién pecó, 
este hombre o sus padres, para que naciera ciego?» 
Es una vieja pregunta, pero que todavía sigue vigente entre 
nosotros. 
¿Quién tiene la culpa?​
¿Qué salió mal?​
¿Por qué pasó esto? 
Puede que no siempre lo digamos en voz alta, pero cuando el 
sufrimiento aparece, solemos buscar a alguien a quien culpar. 
Queremos culparnos a nosotros mismos, a los demás, incluso 
a Dios. Queremos una razón que lo haga sentir menos 
doloroso. 
Jesús se niega a culpar ni al hijo ni a los padres. «No pecó 
este hombre ni sus padres», dice Jesús. Quizás esté 
pensando: «Dejen de buscar a quién culpar. Dejen de 
convertir el sufrimiento en un problema moral». Verán, en esa 
época, era común la creencia de que el sufrimiento se debía al 
pecado. Alguien hizo algo que resultó en el castigo de Dios. 
Jesús no explica la ceguera del hombre. Parece cuestionar el 
razonamiento detrás de la pregunta. 
 

Esto importa. Porque para quienes ya sufren, las explicaciones 
pueden parecer acusaciones. Jesús no dice que la ceguera 
fuera buena. No dice que Dios la quiso. No dice que Dios 
causó el sufrimiento. Dice algo diferente: 
“Esto sucedió para que las obras de Dios se manifestaran en 
él.” 
Jesús se niega a culpar al hombre, a sus padres ni a Dios. En 
cambio, señala lo que Dios hará. La oscuridad no se explica, 
se interrumpe. Dios no se queda a distancia analizando el 

35 



 

sufrimiento. Dios interviene y trae luz donde antes no la 
había. 
El sufrimiento no es el lugar donde Dios se rinde. Porque Dios 
da vista en la oscuridad. 
 

Dios actúa primero 
Sin que nadie se lo pidiera, Jesús se arrodilla. Escupe en el 
suelo. Hace barro. Lo unta sobre los ojos del hombre. 
Es extraño. Desordenado. Físico. No es un milagro pulido. 
Esta es la Encarnación: Dios hecho carne. Es Jesús, usando 
tierra y saliva, usando su cuerpo real, interactuando con 
cuerpos reales y heridas reales. Dios no sana a distancia. Dios 
se acerca lo suficiente como para tocar. 
Antes de que el hombre entienda quién es Jesús, antes de 
que crea algo, antes de que obedezca algo, Jesús actúa . 
Ese orden importa. 
La misericordia de Dios, la gracia de Dios, se mueve primero. 
La gracia no espera la preparación. 
Jesús entonces le dice al hombre: «Ve a lavarte en el 
estanque de Siloé». Juan añade: «que significa Enviado». 
El hombre va. Se lava. Y regresa viendo. 
Sería fácil convertir esto en una lección de obediencia. Pero 
note: la sanación ya está en marcha. Ya tiene lodo en los 
ojos. Jesús, el Sanador, ha venido al hombre; Jesús lo ha 
tocado. ¡Jesús es nuestra sanación! 
El lavado no gana la vista. La recibe. 
Así funciona la gracia. Dios actúa primero. Nosotros 
respondemos después, a menudo sin comprender del todo, a 
menudo confundidos, a menudo tropezando con lo que aún no 
vemos. 
Porque Dios da vista en la oscuridad. 

36 



 
 

Confusión después del milagro 
Se podría esperar celebración. En cambio, hay confusión. 
Los vecinos discuten sobre si es la misma persona. Los líderes 
religiosos lo interrogan. Sus padres se distancian por miedo. 
Sanar no siempre facilita la vida de inmediato. A veces, la 
complica. 
Pero observen lo que le sucede al hombre. Al principio, se 
refiere a Jesús simplemente como "el hombre llamado Jesús". 
Después, lo llama "profeta". Finalmente, lo llamará "Señor". 
Su comprensión crece. La gracia de Dios sigue encontrándolo 
donde él está. 
La fe aquí no es un salto. Es un despertar lento. Al igual que 
Mike May, que aprendió a ver, este hombre ve antes de 
comprender con claridad. 
Esto es importante para quien se siente inseguro, vacilante o 
confundido con respecto a la fe. No es necesario ver con 
claridad para sanar. No es necesario comprenderlo todo para 
encontrar la salvación. 
Porque Dios da vista en la oscuridad. 
Los que creen que ven 
La ironía de la historia se agudiza. 
Los fariseos —los que confían en su visión— no pueden ver lo 
que sucede. Su certeza se convierte en su ceguera. 
Conocen las reglas. Conocen las categorías. Pero no 
reconocen la vida que tienen ante sí. No reconocen a Jesús. 
Jesús dice más adelante: “Yo vine a este mundo para que los 
que no ven, vean, y los que creen que ven, se queden ciegos”. 
Esto no es un insulto; Jesús nunca es cruel. Es una 
advertencia. 

37 



 

Parece que la ceguera aquí no tiene que ver con la inteligencia 
ni la moral. Los líderes religiosos rechazan la gracia porque no 
llega según sus condiciones. 
A veces lo más difícil no es aprender algo nuevo, sino soltar lo 
que creemos saber. A veces, nuestra oscuridad es la certeza y 
la terquedad. 
Pero Dios da vista en la oscuridad . 
Jesús lo encuentra de nuevo 
Uno de los momentos más tiernos de la historia viene más 
adelante. 
Después de que el hombre es expulsado de la comunidad 
religiosa, Jesús va a buscarlo . 
El hombre sanado no persigue a Jesús. Jesús lo busca y lo 
encuentra. 
Jesús pregunta: “¿Crees en el Hijo del Hombre?” 
El hombre responde con sinceridad: "¿Quién es, señor? 
Dígamelo para que pueda creer". 
Jesús dice: «Ustedes lo han visto, y el que habla con ustedes 
es él». 
Y el hombre cree. Y le adora. 
Observe nuevamente el orden. 
Jesús lo busca y lo encuentra.​
Jesús se revela.​
La fe lo sigue. 
Incluso cuando nos sentimos inseguros y cuestionamos, como 
aquel hombre, Jesús no nos avergüenza. ¡Comparte su fe con 
nosotros! Jesús, el Hijo del Hombre, que es Dios y hombre, 
tiene una fe perfecta en su Padre Dios. Misteriosamente, 
¡estamos incluidos en ella! La fe es un don de Dios. También 
lo es la vista. 

38 



 

Porque Dios da vista en la oscuridad. 
La cruz detrás de la historia 
Juan 9 no solo trata sobre la vista. Apunta hacia adelante. 
El que da la vista pronto será tratado como ciego.​
El que sana será herido.​
El que trae la luz —Aquel que es la luz del mundo— se 
someterá voluntariamente a la oscuridad por nosotros. 
Jesús irá a la cruz. 
En la cruz, Jesús se adentra en la oscuridad más profunda: el 
rechazo, la vergüenza y la muerte misma. No es víctima de 
las circunstancias; va por decisión propia por el bien del 
mundo. 
No podemos afrontar la oscuridad solos, así que Jesús la 
afrontó por nosotros, en nuestro lugar. Esto es lo que 
entendemos por amor vicario. Jesús se mantiene donde 
nosotros no podemos. Él carga con lo que nosotros no 
podemos. 
Jesús entró en nuestro mundo con toda su oscuridad: la 
oscuridad de la cruz y la oscuridad de la muerte. Pero 
confiando en su Padre, por el poder del Espíritu, Jesús 
resucitó de la tumba. Ahora la oscuridad no tiene la última 
palabra. 
 

Dios da vista en la oscuridad. 
 

La obra del Dios Trino 
Esta historia está marcada por la vida del Dios trino . Trino 
significa simplemente que consta de tres: Dios es Trinidad, 
tres en uno. 
El Padre envía a su Hijo al mundo, no para condenarlo, sino 
para traer luz.​

39 



 

El Hijo penetra en la oscuridad humana, se entrega 
plenamente y revela el corazón de Dios.​
El Espíritu abre los ojos, despierta la confianza y sustenta 
una nueva vida. 
La vista no es un logro humano. Es obra compartida del 
Padre, el Hijo y el Espíritu. 
No trepamos hasta la claridad. Nos encontramos. 
 
 
 
 
 
 

Misión como desbordamiento 
El hombre sanado no se convierte en predicador. Se convierte 
en testigo. 
Él dice la verdad: “Yo era ciego, y ahora veo”. 
La misión aquí no es presión. Es el desbordamiento del bien 
recibido. 
Cuando Dios nos abre los ojos, naturalmente hablamos desde 
lo que hemos recibido. 
Observamos a las personas de forma diferente.​
Escuchamos con más atención.​
Llevamos luz a lugares cotidianos. 
No porque debamos hacerlo para ganarnos el amor y la gracia 
de Dios, sino porque Dios ya ha cambiado nuestra manera de 
ver. 
¿Cómo ha cambiado Dios tu forma de ver? ¿Podrías contárselo 
a alguien esta semana? 
 

Por qué es importante para ti hoy 
Algunos de nosotros podemos sentirnos a oscuras ahora.​
Algunos vemos destellos de esperanza y luz, pero aún nos 

40 



 

sentimos inseguros.​
Algunos confiamos en que vemos con claridad, hasta que 
dejamos de hacerlo. 
Esta historia deja espacio para todo eso. 
Promete que la oscuridad no descalifica.​
La confusión no es fracaso.​
Las preguntas no son lo opuesto a la fe. 
Jesús todavía se arrodilla en el suelo.​
Jesús todavía toca lo que otros evitan.​
Jesús todavía encuentra a quienes han sido marginados. 
Y todavía da vista. 
No cuando estemos listos.​
No cuando lo entendamos.​
Sino en medio de la oscuridad. 
Porque Dios da vista en la oscuridad. Amén. 
 
 
 
 
 

 
Preguntas para conversar en grupos pequeños 

 

●​El sermón sugiere que Dios comienza a sanar nuestra 
vista a menudo antes de que la comprendamos por 
completo. ¿Recuerdas alguna ocasión en la que algo 
significativo en tu vida adquirió sentido sólo después de 
que ya había empezado a cambiarte? 

●​En Juan 9, Jesús actúa antes de que el hombre pida 
ayuda o comprenda quién es Jesús. ¿Qué se siente al 
imaginar a un Dios que se acerca a las personas antes de 
que estén completamente resueltas o sepan qué creer? 

41 



 

●​Dios nos busca y nos encuentra; Dios actúa primero. 
¿Cómo influye o afecta saber esto en cómo ves a tu 
prójimo? 

●​El sermón repite la idea de que Dios da visión en la 
oscuridad. ¿Te da esperanza saber que Dios está contigo 
en la oscuridad, no sólo cuando te sientes seguro o en 
control? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
Sermón del 22 de marzo de 2026 - Quinto Domingo de 
Preparación para la Pascua 
 
Recordatorio: El Leccionario Común Revisado nos lleva por la lectura de toda la Biblia en tres años. El siguiente 
párrafo de reflexión tiene como objetivo mostrar cómo se conectan las cuatro selecciones del Leccionario Común 
Revisado para esta semana y ayudar al predicador a preparar el sermón. No está previsto para que se incluya en el 
sermón. 

En un mundo que nos invita a etiquetar y clasificar a las 
personas, Jesús nos recuerda que la verdadera división no 
está en nuestras categorías humanas, sino en nuestra relación 
con Él. En Romanos, Pablo nos habla de dos tipos de 

42 

INICIO 



 

personas: aquellos que viven como si pertenecieran a Cristo y 
aquellos que no. 
 
Pero, ¿qué significa pertenecer a Cristo? No es solo una 
etiqueta, es una vida transformada, una identidad arraigada 
en Él. Jesús nos dice en Juan 10:10 que vino para que 
tengamos vida, y vida en abundancia. ¿Estás viviendo esa 
vida? 
 
La buena noticia es que Cristo nos busca y nos abraza, 
ofreciéndonos una vida con propósito, significado y eternidad. 
¿Cómo responderás a su llamado hoy? 
 
Salmo 130:1–8 • Ezequiel 37:1–14 • Romanos 8:6–11 • Juan 
11:1–45 
Durante la Preparación para la Pascua, transitamos por el 
dolor, el arrepentimiento y la espera, pero siempre hacia la 
esperanza. Las escrituras de hoy nos recuerdan que incluso 
cuando la vida se siente seca, rota o sepultada, Dios entra 
en la muerte y da vida . Por ejemplo, el salmista clama 
"desde lo profundo" en el Salmo 130, anhelando misericordia 
y redención-restauración de la relación. Es una oración que 
nace de la espera, el clamor de un corazón que confía en que 
el perdón de Dios surgirá como el amanecer después de una 
larga noche. De lo profundo surge la esperanza. En Ezequiel 
37, Dios lleva al profeta a un valle lleno de huesos secos. Dios 
le ordena que hable vida, y el Espíritu Santo sopla sobre los 
huesos hasta que resuenan y se levantan, formando de nuevo 
una comunidad viva. Lo que una vez estuvo muerto 
permanece vivo en el poder de Dios. Romanos 8 nos recuerda 
que este mismo Espíritu vive en nosotros. El Espíritu de Cristo 

43 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Salmos%20130&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Ezequiel%2037%3A1%E2%80%9314%20&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Romanos%208%3A6%E2%80%9311&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%2011%3A1-45&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%2011%3A1-45&version=NVI


 

transforma nuestros corazones de la decadencia de la muerte 
a la plenitud de la vida y la paz que encontramos en una 
relación correcta con Dios y nuestros semejantes. Lo que 
estaba sin vida cobra vida porque Dios habita en nosotros. 
Finalmente, en Juan 11, Jesús llama a Lázaro desde el 
sepulcro. Ni siquiera la muerte puede silenciar la voz de Jesús 
ni nuestra capacidad de responder. Juntas, estas lecturas nos 
llevan al corazón de la Preparación para la Pascua: nos 
enfrentamos a la realidad de nuestra debilidad y mortalidad. 
Pero lo hacemos sabiendo que Dios puede traer luz de la 
oscuridad, esperanza de la desesperación y vida del sepulcro. 
 

Sermón: Dios entra en la muerte y da vida 
Juan 11:1–45 NVI UE 

En el verano de 1967, Joni Eareckson, de diecisiete años, se 
zambulló en un lago mientras nadaba con amigos. El agua era 
menos profunda de lo que creía. El impacto le rompió el cuello 
y la dejó paralizada del cuello para abajo. En un instante, su 
vida cambió de una forma que nunca eligió y que no pudo 
deshacer. 
En los meses siguientes, Joni vivió en una especie de muerte 
en vida. Utilizaba una silla de ruedas. Sus días estaban llenos 
de dolor, dependencia y pena. Oraba por una sanación que no 
llegaba. Le rogaba a Dios que le devolviera lo que le habían 
arrebatado. A veces, admitió más tarde, le decía a Dios que 
no quería vivir si así iba a ser su vida. 
Y, sin embargo, con el tiempo, algo inesperado ocurrió. No fue 
una cura. No fue un milagro como ella esperaba. Pero sí una 
presencia. En el largo silencio de su habitación de hospital, 
Joni empezó a sentir que Dios no la había abandonado. 
Descubrió que, aunque su cuerpo tal vez nunca volviera a 

44 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%2011%3A1-45&version=NVI


 

caminar, su alma no estaba atrapada. Su vida no había 
terminado. Lo que parecía un final se convirtió poco a poco en 
algo más. 
Joni aprendió a pintar con un pincel en la boca. Empezó a 
escribir, a hablar, a cantar. Con el tiempo, fundó una 
organización que proporcionaba sillas de ruedas, apoyo y 
dignidad a personas con discapacidad de todo el mundo. Su 
historia no fue fácil. Pero cobró vida. 
La historia de Joni no significa que el sufrimiento pueda 
borrarse. No lo explica. Pero sí nos muestra algo importante: 
cuando las cosas buenas de la vida parecen acabarse, cuando 
la esperanza parece sepultada, Dios aún puede traer vida 
donde solo esperábamos muerte. 

 
Éste es el corazón de Juan 11 . 
Este capítulo no es solo la historia de un hombre llamado 
Lázaro. Es una historia de demora, dolor, ira, lágrimas y 
tumbas. Y en el centro de todo está Jesús, quien no se 
mantiene a una distancia segura, sino que camina 
directamente hacia el lugar que más tememos: la muerte. 
Aquí está la buena noticia que fundamenta todo lo que 
diremos hoy, la verdad a la que volveremos una y otra vez: 
Dios entra en la muerte y da vida. 

45 



 

Antes de continuar, hablemos de lo que queremos decir 
cuando decimos que «Dios entra en la muerte». Queremos 
decir que Jesús, quien es Dios, no escapó de la muerte; la 
atravesó. Dado que Jesús murió en nuestro lugar, los 
cristianos creemos que por eso la muerte no tiene la última 
palabra. 
Cuando los cristianos decimos que Dios «entra en la muerte», 
también nos referimos a la destrucción, la decadencia y el 
sufrimiento. Decir que Dios entra en la muerte es decir que 
Jesús comparte nuestro sufrimiento porque lo experimentó. 
Conoció la pérdida, el dolor, la injusticia, la humillación y el 
miedo. 
La muerte no se trata solo del fin de la vida. Es el fin de los 
sueños, las relaciones y los planes. Decir que Dios entra en la 
muerte es decir que Dios entra en esos finales con nosotros 
en lugar de dejarnos lidiar con ellos solos. 
Leamos Juan 11:1–45 . (Lee o pide a alguien que lea el 
pasaje ahora o durante la parte de “lectura de las Escrituras” 
del servicio). 
11 Había un hombre enfermo llamado Lázaro, que era de 
Betania, el pueblo de María y su hermana Marta. 2 María era la 
misma que ungió con perfume al Señor y le secó los pies con 
sus cabellos. 3 Las dos hermanas mandaron a decirle a Jesús: 
«Señor, tu amigo querido está enfermo». 

4 Cuando Jesús oyó esto, dijo: «Esta enfermedad no terminará 
en muerte, sino que es para la gloria de Dios, para que por ella 
el Hijo de Dios sea glorificado». 

46 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%2011%3A1-45&version=NVI


 

5 Jesús amaba a Marta, a su hermana y a Lázaro. 6 A pesar de 
eso, cuando oyó que Lázaro estaba enfermo, se quedó dos días 
más donde se encontraba. 7 Después dijo a sus discípulos: 

—Volvamos a Judea. 

8 —Rabí —objetaron ellos—, hace muy poco los judíos 
intentaron apedrearte, ¿y todavía quieres volver allá? 

9 —¿Acaso el día no tiene doce horas? —respondió Jesús—. El 
que anda de día no tropieza, porque tiene la luz de este mundo. 
10 Pero el que anda de noche sí tropieza, porque no tiene luz. 

11 Dicho esto, añadió: 

—Nuestro amigo Lázaro duerme, pero voy a despertarlo. 

12 —Señor —respondieron sus discípulos—, si duerme, es que 
va a recuperarse. 

13 Jesús hablaba de la muerte de Lázaro, pero sus discípulos 
pensaron que se refería al sueño natural. 14 Por eso les dijo 
claramente: 

—Lázaro ha muerto, 15 y por causa de ustedes me alegro de no 
haber estado allí, para que crean. Pero vamos a verlo. 

16 Entonces Tomás, apodado el Gemelo,[a] dijo a los otros 
discípulos: 

—Vayamos también nosotros para morir con él. 

17 A su llegada, Jesús se encontró con que Lázaro llevaba ya 
cuatro días en el sepulcro. 18 Betania estaba cerca de 

47 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%2011%3A1-45&version=NVI#fes-NVI-26540a


 

Jerusalén, como a tres kilómetros[b] de distancia, 19 y muchos 
judíos habían ido a casa de Marta y de María a darles el pésame 
por la muerte de su hermano. 20 Cuando Marta supo que Jesús 
llegaba, fue a su encuentro; pero María se quedó en la casa. 

21 —Señor —dijo Marta a Jesús—, si hubieras estado aquí, mi 
hermano no habría muerto. 22 Pero yo sé que aun ahora Dios te 
dará todo lo que le pidas. 

23 —Tu hermano resucitará —le dijo Jesús. 

24 —Yo sé que resucitará en la resurrección, en el día final 
—respondió Marta. 

25 Entonces Jesús dijo: 

—Yo soy la resurrección y la vida. El que cree en mí vivirá, 
aunque muera; 26 y todo el que vive y cree en mí no morirá 
jamás. ¿Crees esto? 

27 Marta dijo: 

—Sí, Señor; yo creo que tú eres el Cristo, el Hijo de Dios, el que 
había de venir al mundo. 

28 Dicho esto, Marta regresó a la casa y, llamando a su 
hermana María, le dijo en privado: 

—El Maestro está aquí y te llama. 

29 Cuando María oyó esto, se levantó rápidamente y fue a su 
encuentro. 30 Jesús aún no había entrado en el pueblo, sino 
que todavía estaba en el lugar donde Marta se había 

48 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%2011%3A1-45&version=NVI#fes-NVI-26542b


 

encontrado con él. 31 Los judíos que habían estado con María 
en la casa, dándole el pésame, al ver que se había levantado y 
había salido de prisa, la siguieron, pensando que iba al sepulcro 
a llorar. 

32 Cuando María llegó adonde estaba Jesús y lo vio, se arrojó a 
sus pies y dijo: 

—Señor, si hubieras estado aquí, mi hermano no habría muerto. 

33 Al ver llorar a María y a los judíos que la habían 
acompañado, Jesús se turbó y se conmovió profundamente. 

34 —¿Dónde lo han puesto? —preguntó. 

—Ven a verlo, Señor —le respondieron. 

35 Jesús lloró. 

36 —¡Miren cuánto lo quería! —dijeron los judíos. 

37 Pero algunos de ellos comentaban: 

—Este, que le abrió los ojos al ciego, ¿no podría haber impedido 
que Lázaro muriera? 

Jesús resucita a Lázaro 

38 Conmovido una vez más, Jesús se acercó al sepulcro. Era 
una cueva cuya entrada estaba tapada con una piedra. 

39 —Quiten la piedra —ordenó Jesús. 

Marta, la hermana del difunto, objetó: 

49 



 

—Señor, ya debe oler mal, pues lleva cuatro días allí. 

40 —¿No te dije que si crees verás la gloria de Dios? —le 
contestó Jesús. 

41 Entonces quitaron la piedra. Jesús, alzando la vista, dijo: 

—Padre, te doy gracias porque me has escuchado. 42 Ya sabía 
yo que siempre me escuchas, pero lo dije por la gente que está 
aquí presente, para que crean que tú me enviaste. 

43 Dicho esto, gritó con fuerza: 

—¡Lázaro, sal fuera! 

44 El muerto salió con vendas en las manos y en los pies, y el 
rostro cubierto con un sudario. 

—Quítenle las vendas y dejen que se vaya —dijo Jesús. 

45 Muchos de los judíos que habían ido a ver a María y que 
habían presenciado lo hecho por Jesús creyeron en él. 

 Juan 11:1–45 NVI  
 
La demora que se siente como abandono 
 

La historia comienza con una enfermedad. Lázaro, un hombre 
amado por sus hermanas María y Marta, está enfermo. Le 
envían un mensaje a Jesús. El mensaje es sencillo y urgente: 
«Señor, el que amas está enfermo». 
Muchos hemos pasado por momentos así. Necesitamos ayuda. 
Enviamos el mensaje. Pedimos. Quizás oramos. Confiamos y 
esperamos que la ayuda llegue pronto. 

50 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%2011%3A1-45&version=NVI


 

Pero Jesús no se apresura. 
Juan nos dice que Jesús se queda donde está dos días más. 
Para cuando llega, Lázaro llevaba cuatro días muerto. Su 
cuerpo ya estaba en una tumba. En aquella época, cuando 
una persona moría, se la colocaba en una tumba. Una tumba 
es una cámara o habitación excavada en la roca. La entrada 
está sellada o cubierta con una losa de piedra. 
Así que, cuando Jesús llega, Lázaro está muerto; está en la 
tumba; la tumba está sellada. El dolor es profundo. Sus 
hermanas, María y Marta, ya no esperan un milagro. 
Esta demora no se explica de forma que todo parezca estar en 
orden. Y eso importa. Porque las personas de fe creemos que 
Dios puede actuar. Eso no es lo más difícil de la fe. Es vivir en 
el espacio donde Dios podría actuar, pero aún no lo ha 
hecho . 
La sala de espera.​
La cama del hospital.​
La oración sin respuesta.​
El silencio.​
El aislamiento. 
Esta historia se niega a fingir que la espera es fácil o noble. 
Marta corre al encuentro de Jesús con palabras que son a la 
vez fe y acusación: «Señor, si hubieras estado aquí, mi 
hermano no habría muerto». 
Esas palabras transmiten decepción. También transmiten 
confianza. Ella todavía lo llama Señor. Sigue corriendo hacia 
él. No oculta su dolor ni disimula su frustración. 
Y Jesús no la corrige. No se explica. No le da una lección de 
paciencia. 
Él ofrece una promesa. 
“Tu hermano resucitará.” 

51 



 

Marta entiende esto como una esperanza futura, una 
resurrección algún día, más tarde, “en el último día”. Eso es 
algo que ella ya cree. 
Pero Jesús está a punto de mostrarle que la resurrección no 
es solo un acontecimiento futuro. Es una realidad presente 
ante ella. 
Porque en Jesús está la resurrección y la vida. En Jesús, 
Dios entra en la muerte y da vida. 
Dios no se queda fuera de nuestro dolor. 
A medida que Jesús se acerca a la tumba, la historia se 
ralentiza. Juan, el autor de esta historia, se detiene en las 
emociones: las lágrimas, la ira y el dolor en el aire. 
Cuando Jesús ve a María llorando y a la multitud con ella, se 
conmueve profundamente. El lenguaje es fuerte. Sugiere 
agitación. Angustia. Una ira santa por lo que la muerte ha 
hecho a sus seres queridos. 
Y luego viene el versículo más corto de las Escrituras, y uno 
importante. 
“Jesús lloró.” 
Esto no es una actuación. No es una enseñanza. Es Dios 
encarnado, de pie frente a una tumba, llorando. 
Esta historia insiste en que veamos algo: Dios no justifica 
nuestro dolor. No nos dice que sigamos adelante rápidamente. 
Dios no permanece impasible ante nuestro dolor. 
En Jesús, Dios entra en el dolor. Dios entra en la pérdida. Dios 
entra en el silencio de la tumba, en la tumba donde las 
palabras ya no sirven. 
Si alguna vez te has preguntado si Dios entiende lo que se 
siente perder a alguien, quedarse impotente ante algo que no 
se puede arreglar, este momento responde a esa pregunta. 

52 



 

Dios no nos ama desde la distancia.​
Dios se acerca lo suficiente como para llorar.​
Dios no nos salva evitando la muerte. 
Esta es la Encarnación. Dios se hizo humano en Jesús, no 
como una idea, sino como presencia. Dios con piel. Dios con 
lágrimas en el rostro. Dios, de pie donde estamos nosotros, 
unido a nosotros. 
Y aún así, la historia no termina con lágrimas. 
Porque en Jesús, Dios entra en la muerte y da la vida. 
La tumba no es el final de la historia. 
Cuando Jesús llega al sepulcro, da una orden que parece casi 
insoportable: “Quitad la piedra”. 
Esto no se debe a que Jesús no pueda actuar sin la ayuda 
humana. La obra de Dios en nosotros puede confrontarnos 
con la realidad que preferiríamos evitar: los lugares cerrados, 
el dolor que hemos aprendido a ocultar, la desesperanza con 
la que hemos aprendido a vivir, las pérdidas que hemos 
llamado «definitivas». 
Marta protesta. «Señor, para entonces ya habrá olor». En 
otras palabras: ya es demasiado tarde. Demasiado lejos. 
Demasiado real. 
Pero Jesús no discute. Él ora. 
Y esto importa. 
Antes de llamar a Lázaro, Jesús da gracias al Padre. Él 
fundamenta lo que está a punto de suceder en la relación, no 
en el poder. Lo que se despliega en la tumba no es una 
exhibición de fuerza bruta, sino la plenitud de la comunión 
entre el Padre, el Hijo y el Espíritu. 
Entonces Jesús habla. 
“Lázaro, sal fuera.” 

53 



 

Él llama a un muerto por su nombre. 
Y la vida obedece. La vida obedece al Dador de vida. 
Lázaro sale, todavía envuelto en vendas. Está vivo, pero aún 
no es libre. Y Jesús dice a la comunidad que lo rodea: 
«Desátenlo y déjenlo ir». 
Observa el orden. Primero la vida. Después, la liberación. La 
vida de resurrección precede a la liberación. 
Esto es crucial. Porque con demasiada frecuencia lo 
invertimos. Asumimos que la libertad debe anteponerse a la 
vida. Que debemos purificarnos antes de ser bienvenidos de 
nuevo. Que la sanación depende de nuestra disposición. 
Pero en esta historia, Lázaro no hace nada para merecer su 
resurrección. No coopera. No decide. Ni siquiera cree primero. 
Primero, Dios le da vida. Primero, Jesús, que es la 
resurrección, viene a nosotros incluso cuando aún estamos 
atados. 
Porque en Jesús, Dios entra en la muerte y da la vida. 
Lázaro señala más allá de sí mismo 
Es importante recordar que Lázaro morirá de nuevo. Jesús lo 
resucita. Esta no es la resurrección a la vida eterna. Pero es 
una señal que anticipa la resurrección. 
Juan el autor, sitúa esta historia justo antes de los 
acontecimientos que llevaron a Jesús a la cruz. De hecho, este 
milagro se convierte en el punto de inflexión que convence a 
las autoridades de que Jesús debe ser detenido. 
¿Por qué? 
Porque Jesús acaba de hacer algo que sólo Dios puede hacer. 
Ha llamado a la vida desde la muerte. Y al hacerlo, ha sellado 
su propio destino. 

54 



 

El que llama a Lázaro para que salga de la tumba pronto será 
sepultado. Aquí es donde la historia se profundiza, pues 
apunta a la cruz. 
Lázaro vuelve a respirar porque Jesús va a entregar su 
espíritu. 
En la cruz, Jesús exclamó a gran voz: «Padre, en tus manos 
encomiendo mi espíritu». Dicho esto, expiró. Lucas 23:46 NVI 
Jesús no vence a la muerte evitándola. La vence entrando en 
ella plenamente, llevándola en su propio cuerpo y 
rompiéndola desde dentro. Jesús muere la muerte que 
nosotros no podemos morir. 
Esta es la gracia vicaria. Sustitución. Amor que toma nuestro 
lugar. 
En Jesús, Dios entra en la muerte y da la vida. 
No por un instante.​
No solo como símbolo.​
Sino para siempre. 
La obra del Dios Trino 
Esta historia no se trata solo de Jesús actuando solo. Revela 
la vida de la Trinidad, nuestro Dios trino. Trino significa tres. 
El Padre envía a su Hijo al mundo, no para permanecer 
ajeno al sufrimiento, sino para estar en su lugar más 
profundo. El Hijo obedece no por obligación, sino por amor, 
entregándose plenamente a la obra de la vida. Y el Espíritu es 
el aliento de la resurrección, el poder que resucita, la 
presencia que sustenta la nueva vida más allá de la tumba. 
El Padre da vida.​
El Hijo encarna la vida.​
El Espíritu da vida. 

55 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Lucas%2023%3A46%20&version=NVI


 

Este no es un Dios solitario. Es un Dios que actúa en 
comunión, en comunidad, en unión, atrayéndonos a esa vida 
compartida. 
La resurrección no es sólo algo que Dios hace por nosotros un 
día, después de morir. Es algo a lo que Dios nos invita ahora. 
Porque Jesús resucitó, nos invita a su vida de resurrección, a 
una nueva vida. 
 

Recibir la vida no es gracias a un logro humano 
 

Observa lo poco que contribuye Lázaro. Recibe vida antes de 
poder responder a ella. La comunidad lo libera no para que 
viva, sino porque ya está vivo. 
Esto replantea el modo en que escuchamos nuestras propias 
historias. 
Algunos esperamos una respuesta, ayuda, alivio.​
Algunos lamentamos pérdidas que parecen irreversibles.​
Algunos cargamos con piedras que creemos inamovibles. 
Este pasaje no promete que toda pérdida se revertirá como 
deseamos. Pero sí promete esto: la muerte no tiene la última 
palabra. 
La vida no es algo que debamos fabricar ni crear con nuestro 
esfuerzo. Es algo que Dios nos da. 
Y a menudo, no se trata de un regreso a la antigua 
normalidad, sino de un nuevo tipo de vida que antes no 
podríamos haber imaginado. 
 

La esperanza que llega hasta el presente 
La resurrección no se trata solo de lo que sucede después de 
la muerte. Se trata de cómo la vida irrumpe en el presente. 

56 



 

Aquí es donde la historia de Joni Eareckson vuelve a conectar. 
Su parálisis no se revirtió. Pero su vida no había terminado. 
Dios no eliminó su sufrimiento, pero Dios estuvo con ella en él 
y trajo vida donde antes reinaba la desesperación. 
Esto no es una fórmula. Es un testimonio. 
La vida de resurrección se ve diferente en distintos cuerpos e 
historias. Pero siempre lleva la misma marca: una esperanza 
que no depende de las circunstancias. 
 

Porque en Jesús, Dios entra en la muerte y da la vida. 
Puesto que esta es la vida que Dios da, no se limita a 
nosotros. Cuando Dios nos llama a salir de la muerte, también 
nos envía de vuelta al mundo como personas que saben de 
dónde viene la vida. Empezamos a observar las tumbas que 
nos rodean, no para repararlas, sino para estar cerca de ellas 
con esperanza. 
Nos acercamos al sufrimiento, como lo hizo Jesús. 
Escuchamos con más atención. Nos presentamos con más 
paciencia. Nos negamos a renunciar a personas o lugares que 
el mundo ha dado por terminados. Así es como podemos 
participar en la misión de Dios. No llevamos la vida en 
nuestras manos; damos testimonio de la vida que Dios ya 
está dando. Confiamos en que la misma voz que llamó a 
Lázaro aún habla hoy con amor, presencia y misericordia. 
 
 

La promesa que mantenemos 
La historia de Lázaro termina con muchos creyentes y otros 
conspirando para matar a Jesús. Pero para quienes están 
cansados, afligidos o temerosos, esta historia ofrece algo 
firme. 

57 



 

Dios no nos abandona en la tumba.​
Dios no nos pide que salgamos.​
Dios entra.​
Dios nos llama.​
Dios da vida. 
El Padre envía.​
El Hijo entra.​
El Espíritu levanta. 
Y esa es la promesa que mantenemos. 
Así que, dondequiera que te encuentres hoy —esperando, 
lamentando, esperando, dudando— escucha esta buena 
noticia nuevamente: 
 

Dios entra en la muerte y da vida. 
No solo algún día.​
Sino de verdad.​
Incluso ahora. 
Amén. 
 
 
 
 
 

 
 

Preguntas para conversar en grupos pequeños 
●​¿En qué momento de tu vida sientes que estás cerca de 

una “tumba” en este momento, un lugar que parece 
cerrado, demorado o sin esperanza, y qué significó 
escuchar que Dios entra en la muerte y da vida? 

●​El sermón enfatizó que Lázaro no hace nada para ganarse 
la vida; simplemente la recibe. ¿Dónde percibes presión 

58 



 

en tu vida para lograr, mejorar o demostrar tu valía, y 
cómo sería recibir la vida en cambio? 

 

●​Jesús llora antes de resucitar a Lázaro. ¿Cómo influye esto 
en tu percepción de la presencia de Dios en el dolor o en 
las oraciones sin respuesta? 

 

●​El sermón describió la misión como dar testimonio de la 
vida que Dios ya da, no como arreglar a los demás. 
¿Dónde podrías sentir una invitación a mostrarte con 
presencia, paciencia o esperanza en los lugares o 
relaciones que te rodean? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Sermón del 29 de marzo de 2026 - Domingo de la pasión de 
Cristo 
. 
Recordatorio: El Leccionario Común Revisado nos lleva por la lectura de toda la Biblia en tres 
años. El siguiente párrafo de reflexión tiene como objetivo mostrar cómo se conectan las 
cuatro selecciones del Leccionario Común Revisado para esta semana y ayudar al predicador 
a preparar el sermón. No está previsto que se incluya en el sermón 
 

59 

INICIO 



 

Este Domingo de la Pasión de Cristo, comenzamos la Semana 
Santa recordando el viaje de Jesús hacia la cruz. Un camino 
de amor, compasión y obediencia, a pesar del sufrimiento y la 
muerte. 
 
En el Salmo 31, encontramos un eco de los sentimientos de 
Jesús: angustia, abandono y dolor. Pero también encontramos 
su confianza inquebrantable en el Padre. Como dice el salmo, 
"En ti, Señor, me he refugiado" (Salmo 31:1). 
 
La Semana Santa nos recuerda que el sufrimiento no es el 
final de la historia. Jesús, con su sacrificio, ha vencido al 
pecado y a la muerte. Su reino triunfa sobre el mal, y su amor 
nos llama a seguirlo. 
 
¿Qué pasos de humildad y compasión te está llamando Jesús 
a dar esta Semana Santa? 
 

Salmo 31:9–16 • Isaías 50:4–9a • Filipenses 2:5–11 • Mateo 
27:11–54 
 

El tema de hoy es Dios nos rescata del mal. Para nuestro 
salmo de llamado a la adoración, tenemos una oración 
confiada por la misericordia de Dios, para que el Señor libere 
a quien pone su confianza en Él. Nuestra lectura del Antiguo 
Testamento de Isaías enfatiza la determinación del siervo 
sufriente que espera la vindicación de Dios. Vemos la 
vindicación de Dios en nuestra lectura de Filipenses, donde 
Jesús es exaltado sobre todo nombre. El texto del Evangelio 
de Mateo relata una parte de la narración de la pasión que 

60 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Salmos%2031&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Isa%C3%ADas%2050%3A4%E2%80%939a&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Filipenses%202%3A5%E2%80%9311&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%2027%3A11%E2%80%9354&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%2027%3A11%E2%80%9354&version=NVI


 

incluye el juicio y la crucifixión de Jesús y concluye con la 
afirmación de fe de un centurión. 
 

Sermón: Dios nos rescata del mal 
Mateo 27:11–54 NVI  

El Domingo de la Pasión es el día en que nos detenemos y 
recordamos la historia del sufrimiento y la muerte de Jesús. 
Recordamos la crucifixión, cuando Jesús fue condenado a 
muerte en la cruz. El Domingo de la Pasión señala el 
momento en que el Hijo de Dios entró en nuestro mundo, en 
el tiempo real y en la historia real. Lo cambia todo para 
nosotros. Dios nos rescata del mal. 
 

Esto no es un cuento de hadas. Ocurrió en un mundo lleno de 
gobiernos, ejércitos, multitudes y gente común. Jesús llegó a 
ese mundo con una misión de amor del Padre. Vino a traer 
salvación: rescate, sanación, perdón y nueva vida. Vino para 
acercarse a nosotros y para acercarnos a él. 
Al leer la historia de la cruz de Mateo, vemos dos maneras 
muy diferentes de ser humano o de vivir. Podemos llamarlas 
luz y oscuridad. 
 

Al comparar la luz y la oscuridad en esta historia de Mateo 27, 
se ve el contraste con mucha claridad. Vemos la oscuridad 
moldeada por el miedo, el orgullo, la injusticia y la violencia. 
Vemos la luz moldeada por el amor, la verdad, la humildad y 
la gracia. 
 

Es bueno detenerse y explicar que, en este caso, cuando 
hablamos de luz y oscuridad, nos referimos al bien y al mal: 
la luz como símbolo de Dios y su bondad. La oscuridad como 
símbolo del mal y el pecado. 

61 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%2027%3A11%E2%80%9354&version=NVI


 

Usamos la oscuridad para referirnos a la ceguera ante Dios y 
ante nosotros mismos. Cuando desconocemos quiénes somos, 
esta ceguera resulta en todo tipo de distorsiones y daños. 
Perdemos el objetivo de la bondad y la plenitud que Dios 
quiso para nosotros. Al errar en el blanco lo llamamos pecado. 
No decimos que la oscuridad de la noche sea mala. Dios creó 
el día y la noche y los llamó buenos. El ciclo diario de la 
noche, con su oscuridad, es importante para el descanso y la 
renovación. 
 

La mayoría de la gente sabe que las plantas necesitan luz 
solar para crecer. Pero ¿sabías que algunas flores no florecen 
sin suficiente oscuridad? Una orquídea es una de esas flores; 
necesita tiempo en completa oscuridad para florecer. La 
oscuridad de la noche no es mala. 
 

 
 
Así, en nuestra historia de hoy, vemos una imagen clara de la 
Trinidad: Dios, que es tres en uno: Padre, Hijo y Espíritu. 
Vemos a la Luz del mundo, Jesús, crucificado. Fortalecido por 

62 



 

el Espíritu Santo, Jesús sigue caminando en silenciosa 
obediencia a su Padre. Dios nos rescata del mal. 
 

Leamos la historia. (Lee o pide a alguien que lea Mateo 
27:11–54 NVI ahora o durante la lectura de las Escrituras del 
servicio). 

11 Mientras tanto, Jesús compareció ante el gobernador; este le 
preguntó: 

—¿Eres tú el rey de los judíos? 

—Tú mismo lo dices —respondió Jesús. 

12 Al ser acusado por los jefes de los sacerdotes y por los líderes 
religiosos, Jesús no contestó nada. 

13 —¿No oyes lo que declaran contra ti? —dijo Pilato. 

14 Pero Jesús no contestó ni a una sola acusación, por lo que el 
gobernador se llenó de asombro. 

15 Ahora bien, durante la fiesta el gobernador acostumbraba a 
soltar un preso que la gente escogiera. 16 Tenían un preso famoso 
llamado Jesús Barrabás. 17 Así que, cuando se reunió la multitud, 
Pilato preguntó: 

—¿A quién quieren que suelte: a Jesús Barrabás o a Jesús, al que 
llaman Cristo? 

18 Pilato sabía que habían entregado a Jesús por envidia. 

19 Mientras Pilato estaba sentado en el tribunal, su esposa le envió 
el siguiente recado: «No te metas con ese justo, pues, por causa de 
él, hoy he sufrido mucho en un sueño». 

63 

https://ref.ly/Matt%2027.11%E2%80%9354;nrsv?t=biblia
https://ref.ly/Matt%2027.11%E2%80%9354;nrsv?t=biblia


 

20 Pero los jefes de los sacerdotes y los líderes religiosos 
persuadieron a la multitud para que pidiera a Pilato soltar a 
Barrabás y ejecutar a Jesús. 

21 —¿A cuál de los dos quieren que suelte? —preguntó el 
gobernador. 

—A Barrabás —dijeron ellos. 

22 —¿Y qué voy a hacer con Jesús, al que llaman Cristo? 
—preguntó Pilato. 

—¡Crucifícalo! —respondieron todos. 

23 Pero él dijo: 

—¿Por qué? ¿Qué crimen ha cometido? 

Pero ellos gritaban aún más fuerte: 

—¡Crucifícalo! 

24 Cuando Pilato vio que no conseguía nada, sino que más bien se 
estaba formando un tumulto, pidió agua y se lavó las manos 
delante de la gente. 

—Soy inocente de la muerte de este hombre —dijo—. ¡Allá ustedes! 

25 —¡Que la culpa de su muerte caiga sobre nosotros y sobre 
nuestros hijos! —contestó todo el pueblo. 

26 Entonces soltó a Barrabás; pero a Jesús lo mandó azotar y lo 
entregó para que lo crucificaran. 

27 Los soldados del gobernador llevaron a Jesús al palacio[c] y 
reunieron a toda la tropa alrededor de él. 28 Le quitaron la ropa y le 

64 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%2027%3A11%E2%80%9354&version=NVI#fes-NVI-24157c


 

pusieron un manto color escarlata. 29 Luego trenzaron una corona 
de espinas y se la colocaron en la cabeza; en la mano derecha le 
pusieron una vara. Arrodillándose delante de él, se burlaban 
diciendo: 

—¡Viva el rey de los judíos! 

30 También lo escupían y con la vara golpeaban su cabeza. 31 
Después de burlarse de él, le quitaron el manto, le pusieron su 
propia ropa y se lo llevaron para crucificarlo. 

32 Al salir, encontraron a un hombre de Cirene que se llamaba 
Simón y lo obligaron a llevar la cruz. 33 Llegaron a un lugar llamado 
Gólgota, que significa «Lugar de la Calavera». 34 Allí dieron a Jesús 
vino mezclado con hiel; pero después de probarlo, se negó a 
beberlo. 35 Lo crucificaron y repartieron su ropa, echando 
suertes.[d] 36 Y se sentaron a vigilarlo. 37 Encima de su cabeza 
pusieron por escrito la causa de su condena: 

ESTE ES JESÚS, EL REY DE LOS JUDÍOS. 

38 Con él crucificaron a dos bandidos, uno a su derecha y otro a su 
izquierda. 39 Los que pasaban meneaban la cabeza y blasfemaban 
contra él: 

40 —Tú que destruyes el Templo y en tres días lo reconstruyes, 
¡sálvate a ti mismo! Si eres el Hijo de Dios, ¡baja de la cruz! 

41 De la misma manera, se burlaban de él los jefes de los 
sacerdotes, junto con los maestros de la Ley y los líderes 
religiosos. 

42 —Salvó a otros —decían—, ¡pero no puede salvarse a sí mismo! 
¡Y es el rey de Israel! Que baje ahora de la cruz y así creeremos en 

65 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%2027%3A11%E2%80%9354&version=NVI#fes-NVI-24165d


 

él. 43 Él confía en Dios; pues que lo libre Dios ahora, si de veras lo 
quiere. ¿Acaso no dijo: “Yo soy el Hijo de Dios”? 

44 Así también lo insultaban los bandidos que estaban 
crucificados con él. 

Muerte de Jesús 

45 Desde el mediodía y hasta las tres de la tarde[f] toda la tierra 
quedó en oscuridad. 46 Como a las tres de la tarde,[g] Jesús gritó 
con fuerza: 

—Elí, Elí,[h] ¿lema sabactani? —que significa “Dios mío, Dios mío, 
¿por qué me has abandonado?”. 

47 Cuando lo oyeron, algunos de los que estaban allí dijeron: 

—Está llamando a Elías. 

48 Al instante uno de ellos corrió en busca de una esponja. La 
empapó en vinagre, la puso en una vara y se la ofreció a Jesús para 
que bebiera. 49 Los demás decían: 

—Déjalo, a ver si viene Elías a salvarlo. 

50 Entonces Jesús volvió a gritar con fuerza y entregó su espíritu. 

51 En ese momento, la cortina del santuario del Templo se rasgó 
en dos, de arriba a abajo. La tierra tembló y se partieron las rocas. 
52 Se abrieron los sepulcros y muchos creyentes que habían 
muerto resucitaron. 53 Salieron de los sepulcros y, después de la 
resurrección de Jesús, entraron en la ciudad santa y se aparecieron 
a muchos. 

66 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%2027%3A11%E2%80%9354&version=NVI#fes-NVI-24175f
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%2027%3A11%E2%80%9354&version=NVI#fes-NVI-24176g
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%2027%3A11%E2%80%9354&version=NVI#fes-NVI-24176h


 

54 Cuando el centurión y los que con él estaban custodiando a 
Jesús vieron el terremoto y todo lo que había sucedido, quedaron 
aterrados y exclamaron: 

—¡Verdaderamente este era el Hijo de Dios! 

Mateo 27:11–54 NVI 
 

Reflexionando sobre la historia 
Cada parte de esta historia revela algo sobre el corazón de 
Dios y cuánto necesitamos que Dios nos rescate del mal y de 
la oscuridad. 
Mateo 27 describe la muerte de Jesús en la cruz y es una 
parte crucial de la historia de cómo Dios nos salva. A veces, la 
gente habla de la acción salvadora de Dios en el mundo con 
frases como: "El amor triunfa". O "El mal nunca triunfa". 
Cuando hablamos de la salvación en términos de ganar o 
perder, puede dar la impresión de una competencia o una 
batalla entre un bando y el otro. 
Nos arriesgamos a parecer que la oscuridad, el mal, el poder 
del pecado y la muerte son un oponente igual y digno de 
Dios. Dios contra el mal. La luz contra la oscuridad. De un 
lado está la luz; del otro, la oscuridad. ¿Quién ganará? 
Seamos claros. Cuando Jesús vino y despojó a la muerte y al 
pecado de su poder, no fue una competencia. Fue una 
misión de rescate . La oscuridad nunca tuvo oportunidad. 
Esto no fue como una competición deportiva donde todos 
están en vilo preguntándose qué equipo ganará, como si 
cruzáramos los dedos esperando que gane el equipo bueno. 
¡No! 
Dios y su bondad siempre han existido. La luz surgió 
primero como la forma original de existir de la humanidad. 

67 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%2027%3A11%E2%80%9354&version=NVI


 

Es la realidad. La luz es el lado correcto, la intención y la 
voluntad originales de Dios para nosotros. 
Sólo más tarde la oscuridad entró en el mundo en forma de 
pecado, odio, egoísmo, avaricia y desconfianza en Dios. La 
oscuridad es al revés; es la irrealidad. 
Así que, cuando Jesús nos salvó, nos estaba recreando. Jesús, 
la verdadera Luz del mundo, restaura lo que siempre ha sido 
verdad. La creación de Dios está destinada a vivir en la luz. 
Jesús vino a rescatarnos y a traernos a una nueva creación. 
Jesús no vino a luchar contra la oscuridad. ¡Pero eso no 
significa que fuera fácil! Jesús es completamente Dios y 
completamente humano, y resistió la oscuridad como ser 
humano . Su cuerpo humano real fue golpeado y herido. 
Sangró sangre real. Su último aliento escapó de sus pulmones 
auténticos, físicos. 
 

Dios, al salvarnos, nunca fue una competencia de ganadores y 
perdedores. Fue un Creador que rescató su creación de la 
oscuridad, trayendo la recreación. Restauró la creación a su 
bondad original. Dios nos rescata del mal. 
Cada grupo en la historia de Mateo 27 muestra una parte del 
corazón humano que está ciega y en tinieblas. Probablemente 
podamos vernos reflejados en ellos. Todos somos parte de la 
oscuridad de la que Jesús vino a salvarnos. Nosotros también 
necesitamos que Jesús nos rescate. 
Los líderes religiosos están dispuestos a tergiversar la verdad 
para mantener el control. Incitan a la violencia. Usan 
mentiras, manipulación y miedo para conmover a la multitud. 
Pilato, el funcionario del gobierno, parece saber que Jesús es 
inocente. Sin embargo, se niega a hacer lo correcto. 

68 



 

La multitud grita: «Que su sangre caiga sobre nosotros y 
sobre nuestros hijos». Esas palabras suenan aterradoras, pero 
Jesús ya ha dicho que su sangre es derramada «para el 
perdón de los pecados». La multitud pide juicio, pero Jesús 
concede misericordia. Ese es el corazón del evangelio. Una y 
otra vez, Jesús concede gracia a quienes no la piden ni 
pueden ganársela. 
Vemos a los soldados burlarse de Jesús, golpearlo y 
disfrazarlo de falso rey. Sus acciones demuestran hasta dónde 
puede llegar la crueldad humana. 
En el centro de todo está Jesús. Permanece en silencio. 
Permanece firme. Permanece fiel. Había enfrentado 
tentaciones anteriormente en su ministerio. Fue tentado a 
usar el poder, a evitar el sufrimiento y a demostrar su valía 
mediante demostraciones de fuerza. Ahora esas mismas 
tentaciones regresan a través de las voces que lo rodean: 
"¡Sálvate!" "¡Baja de la cruz!" "Si eres el Hijo de Dios..." 
Pero Jesús se niega. Absorbe cada palabra cruel sin dar nada 
a cambio. Deja que lo peor de la humanidad caiga sobre él 
para romper su poder para siempre. 
Él no se salvará a sí mismo, porque vino a salvarnos. No 
bajará, porque su misión es elevarnos. Nos eleva a su vida 
con el Padre, por el Espíritu. Dios nos rescata del mal. 
Jesús es la única persona en esta historia que se mantiene 
fiel. No discute. No se defiende. Sigue el camino del Padre con 
firmeza. Y mientras camina hacia la cruz, algo misterioso y 
poderoso sucede. Extrae todo el mal del mundo (todo el odio, 
todo el miedo, toda la crueldad) para destruirlo con su amor. 
Mientras toda esa maldad y oscuridad se alza a su alrededor, 
él no devuelve la oscuridad. La absorbe y la lleva a la cruz. 

69 



 

Y esa es una buena noticia para nosotros. Jesús expone todo 
el mal que se opone a él y, al mismo tiempo, nos acerca a la 
luz y la vida que comparte con el Padre y el Espíritu. Su 
camino a la cruz expone lo que está mal en el mundo y en 
nuestros corazones, y luego su muerte quebranta su poder. 
Hay un pequeño detalle en la historia que nos ayuda a 
comprender el amor de Jesús. Los soldados mojan una 
esponja en vino y la llevan hacia Jesús en un palo. Hay una 
imagen sencilla aquí. Jesús absorbe la crueldad de todos los 
que lo rodean. Absorbe el odio y el miedo que le infundimos. 
En cierto modo, él mismo se convierte en esa esponja: 
absorbe toda nuestra amargura, absorbe todos nuestros 
pecados, lleva consigo cada gota de nuestro quebrantamiento. 
Lo hace no para aplastarnos, sino para liberarnos. 
Entonces Jesús lleva toda esa oscuridad a la cruz. Al morir, es 
como si exprimiera esa esponja y derramara el poder del 
pecado y la muerte en la tumba. Nada queda. Nada lo retiene. 
Su muerte se convierte en la muerte de todo lo que nos 
mantiene cautivos. Jesús rompió el poder del pecado y la 
muerte. Dios nos rescata del mal. 
 

A las tres en punto, Jesús clama con las palabras del Salmo 
22 : «Dios mío, Dios mío, ¿por qué me has abandonado?». 
Estas palabras muestran que Jesús entra en el sufrimiento 
humano más profundo. Abraza la cruz como quien camina 
voluntariamente hacia el lugar de la necesidad humana más 
profunda. En su grito de abandono, se une a cada persona 
que alguna vez se ha sentido abandonada. Sabe lo que se 
siente cuando Dios parece callar. Conoce el peso de la 
soledad. Conoce el dolor del abandono. Pero incluso en este 
grito, Jesús confía en el Padre. Se mantiene fiel hasta el final. 

70 



 

Cuando Jesús muere, la creación responde. El velo del templo 
se rasga de arriba abajo. La tierra tiembla. Las rocas se 
parten. Las tumbas se abren y la gente se levanta. Estas 
señales muestran que la muerte de Jesús no es una tragedia 
más. Es el punto de inflexión de la historia. El poder de las 
tinieblas se tambalea. El viejo orden del mal se desmorona. 
Una nueva creación está comenzando. 
Incluso el centurión romano, un soldado endurecido, ve lo que 
está sucediendo y dice: “Verdaderamente este hombre era 
Hijo de Dios”. Ve algo en la muerte de Jesús que revela la 
verdad. 
Matar a Jesús en la cruz tenía la intención de hacer el mal, 
pero se convierte en lo que Dios usa para el bien. 
Esta no es solo una historia del pasado. Es una historia que 
moldea nuestras vidas hoy. Jesús todavía nos aleja de las 
vidas en tinieblas que construimos sobre el miedo y el orgullo. 
Todavía nos saca de la vergüenza y el pecado. Dios nos 
rescata del mal. 
Y él todavía nos atrae a una vida donde nos unimos a su 
misión de sanar el mundo. Jesús nos invita a unirnos a él de 
maneras sencillas y cotidianas. Podemos reflejar la luz de Dios 
mediante la bondad, la escucha y el perdón. Podemos elegir la 
paz en lugar de la ira, apoyar a quienes sufren y trabajar por 
la justicia. 
La cruz no solo nos salva; nos envía. Nos envía al mundo 
como personas moldeadas por el amor de Jesús. Entonces 
participamos con Dios mientras él rescata al mundo del mal. 
Dios nos rescata del mal. Amén. 

 
Preguntas para conversar en grupos pequeños 

 

71 



 

●​Al pensar en el relato de la pasión que Mateo hace, ¿qué 
palabras se te ocurren que reflejen la naturaleza malvada 
y pecaminosa que Dios está sacando a la luz para 
destruirla? Por ejemplo: avaricia, celos, manipulación, 
violencia, coerción. Ahora, analiza qué significa que Dios 
quiera sacar estas cosas de nosotros para destruirlas. 
¿Cómo será la vida cuando todos estos rasgos malignos 
sean destruidos? 

●​¿Qué es lo más difícil de entender de la narrativa de la 
Pasión? 

●​¿Qué es lo más esperanzador de la narrativa de la Pasión? 
●​¿Te ayudó la metáfora de Jesús como esponja a 

comprender mejor lo que hacía Jesús en su camino a la 
cruz? Analízalo. 
 
 

 
 

 

72 

INICIO 


	 
	Sermón del 1 de marzo de 2026 — Segundo Domingo de Preparación para la Pascua 
	Recordatorio: El Leccionario Común Revisado nos lleva por la lectura de toda la Biblia en tres años. El siguiente párrafo de reflexión tiene como objetivo mostrar cómo se conectan las cuatro selecciones del Leccionario Común Revisado para esta semana y ayudar al predicador a preparar el sermón. No está previsto que se incluya en el sermón 
	En un mundo donde a menudo nos enfocamos en lo que nos falta, es refrescante recordar que ya somos bendecidos. Es importante reconocer y compartir las bendiciones de Dios. 
	La gratitud es el primer paso para vivir una vida bendecida. 
	La promesa hecha a Abraham en Génesis 12 es un recordatorio de que Dios quiere bendecirnos abundantemente para que seamos una bendición para otros. Y es en Jesús Cristo donde esta promesa se cumple, restaurando nuestra relación con Dios y llamándonos a vivir una vida que refleja su amor y bendición. 
	 
	Como seguidores de Cristo, estamos llamados a ser canales de bendición para aquellos a nuestro alrededor, guiados por el Espíritu Santo. ¿Cómo podemos ser una bendición hoy?  
	Salmo 121:1–8 • Génesis 12:1–4a • Romanos 4:1–5 , 13–17 • Juan 3:1–17 
	La forma en que Dios ama primero está en el corazón de la historia que cuentan las Escrituras a medida que avanzamos en la temporada de Preparación para la Pascua. Cada uno de estos pasajes revela a un Dios que no sólo ama, sino que se mueve en amor, atrayendo a las personas a una confianza más profunda y a nuevos comienzos. Nuestro llamado a la adoración, el Salmo 121 , nos recuerda que este viaje de fe está sostenido por el cuidado divino. El salmista mira a las colinas y encuentra la seguridad de que el Señor, el Creador del cielo y la tierra, nunca duerme ni abandona. El amor no solo nos llama; nos guarda y nos protege en el camino. En Génesis, Dios llama a Abram a dejar atrás todo lo que es familiar y adentrarse en lo desconocido. Es el amor lo que lo llama, un amor que promete bendecirlo no solo a él, sino a "todas las familias de la tierra". El amor de Dios transforma la vida de Abram en un canal de bendición para los demás. En Romanos 4, Pablo reflexiona sobre esa misma fe, mostrando que Finalmente, en Juan 3:1–17 , Jesús le revela a Nicodemo que la transformación comienza con el «nacer del Espíritu». Este nuevo nacimiento es el acto supremo de amor donde el amor de Dios transforma no solo corazones, sino también destinos, invitando a todas las personas a una nueva vida. El amor de Dios no es un sentimiento estático, sino un poder vivo que llama, sostiene, renueva y, en última instancia, transforma a todos los que lo reciben. 
	Sermón: Dios ama primero 
	Juan 3:1–17 NVI  


	Una tarde de primavera, un niño volaba una cometa con su padre en un campo abierto. El viento presionaba la tela y la cuerda se tensaba mientras la cometa se elevaba cada vez más alto en el cielo azul. En poco tiempo, se veía como una mota. Luego, las nubes se acumularon, densas y pesadas, hasta que la cometa desapareció por completo de la vista. 
	Un hombre que pasaba se rió y dijo: "¿Por qué sigues sosteniendo esa cuerda? La cometa ya desapareció. Ya ni siquiera la ves". 
	El niño sonrió y dijo: «Sigue ahí. No la veo, pero siento cómo el viento tira la cuerda». 
	¿Alguna vez has sentido un “tirón”? La fe puede sentirse así. No puedes explicarlo, pero sabes lo que sientes, ese tirón dentro de tu alma. Ese tirón no es algo que creas, así como el niño no provocó el tirón en la cuerda de la cometa. No decides sentirlo. Simplemente notas que ya está ahí, tirando suave y firmemente, insistiendo en una realidad que no ves pero que no puedes negar. 
	Dios, que es Padre, Hijo y Espíritu, es quien te impulsa hacia la esperanza, hacia el amor, hacia la vida. Porque Dios ama primero. 
	 
	Ahí es donde comienza nuestra historia. 
	No con esfuerzo humano. No con lucha.​Sino con un tirón silencioso ya en acción. 
	Y ese tirón (el que siente Nicodemo, el que muchos hemos sentido) no es el alcance de la fe humana hacia Dios. Es el movimiento de Dios hacia nosotros. 
	Leamos sobre Nicodemo en Juan 3:1–17. (Lee o pide a alguien que lea el pasaje ahora o durante la lectura de las Escrituras del servicio).  
	 
	3 Había entre los fariseos un dirigente de los judíos llamado Nicodemo. 2 Este fue de noche a visitar a Jesús. —Rabí —le dijo—, sabemos que eres un maestro que ha venido de parte de Dios, porque nadie podría hacer las señales que tú haces si Dios no estuviera con él. 3 —Te aseguro que quien no nazca de nuevo no puede ver el reino de Dios —dijo Jesús. 4 —¿Cómo puede uno nacer de nuevo siendo ya viejo? —preguntó Nicodemo—. ¿Acaso puede entrar por segunda vez en el vientre de su madre y volver a nacer? 5 —Te aseguro que quien no nazca de agua y del Espíritu no puede entrar en el reino de Dios —respondió Jesús—. 6 Lo que nace del cuerpo es cuerpo; lo que nace del Espíritu es espíritu. 7 No te sorprendas de que haya dicho: “Tienen que nacer de nuevo”. 8 El viento sopla por donde quiere y oyes su sonido, aunque ignoras de dónde viene y a dónde va. Lo mismo pasa con todo el que nace del Espíritu. 9 Nicodemo respondió: —¿Cómo es posible que esto suceda? 10 —Tú eres
	Un hombre en la oscuridad 
	Juan nos cuenta que había un fariseo llamado Nicodemo, líder y maestro del pueblo judío. Era culto, respetado y tenía un profundo conocimiento religioso. Conocía las Escrituras. Conocía las tradiciones. Sabía cómo debía funcionar la fe. 
	Y aún así, viene a Jesús por la noche. 
	El escritor, Juan, no nos dice exactamente por qué. Juan guarda silencio sobre el motivo. Y ese silencio es importante, porque nos da espacio. 
	Quizás Nicodemo viene de noche porque teme lo que piensen los demás, especialmente la clase religiosa. Quizás porque es más fácil admitir las preguntas en la oscuridad. Quizás porque es en la noche cuando la certeza se afloja y las preguntas sinceras finalmente surgen. 
	¿Has estado ahí? Despierto a las 2:00 a. m., mirando al techo, preguntándote: "¿Alguien me ve? ¿Estoy solo? ¿Hay alguien que pueda amarme?". O tal vez te has preguntado: "¿Es Dios real?". Quizás crees en Dios, pero te cuesta: "Dios, ¿sigues conmigo? ¿Sigo siendo tuyo? ¿Puedes darme un nuevo comienzo?". 
	No debemos temerle a nuestra oscuridad. En esos momentos y sentimientos oscuros, Dios no está ausente. De hecho, gracias a la Encarnación, cuando Dios se hizo hombre en Jesús, Dios ha entrado en nuestra oscuridad y nuestro quebrantamiento y está con nosotros. Nada puede separarnos del amor de Dios. 
	El relato del Evangelio no avergüenza a Nicodemo por haber ido a ver a Jesús de noche. Simplemente nos dice que Jesús lo encontró allí. 
	Esto ya es una buena noticia. 
	Porque significa que la oscuridad no es un obstáculo para Dios. La duda no es una descalificación. Las preguntas no son una falla de fe. La noche no es la ausencia de Dios; puede ser el lugar donde escuchamos a Dios hablar. 
	Así, Nicodemo encuentra a Jesús en la oscuridad de la noche. Reconoce que ve algo inexplicable en Jesús. 
	Jesús responde: «Nadie puede ver el reino de Dios si no nace de nuevo». 
	Algunos podrían interpretar esto como condicional. Una condición para poder ver a Dios es que primero debo hacer algo para nacer de lo alto. 
	Jesús no le dice a Nicodemo qué pasos debe dar para nacer de lo alto. Jesús anuncia lo que Dios hace. 
	No es un mandato, sino una promesa. Jesús no nos dice lo que debemos hacer; nos dice lo que Dios hace. 
	“Nadie puede ver el reino de Dios sin nacer de nuevo.” 
	Nicodemo está comprensiblemente confundido. "¿Cómo puede alguien nacer después de haber envejecido?", pregunta. "¿Puede uno entrar por segunda vez en el vientre de su madre y nacer?" 
	Nicodemo está pensando lógicamente. Literalmente. Prácticamente. Jesús está hablando de otra cosa. 
	Nicodemo ya le había dicho a Jesús que "ve el reino". Ve la regla, las acciones de Dios. Sabe que los milagros, las señales y las cosas hermosas, restauradoras y sanadoras que Jesús realiza solo pueden provenir de Dios. ¡Que Nicodemo pueda ver o reconocer a Dios es un regalo! Dios le está dando una nueva vida: es un nacimiento celestial, desde arriba, que le permite reconocer a Dios. 
	Nacer de lo alto es la nueva vida que viene de Dios. No es un logro. No es una decisión. Es un don. Jesús menciona una realidad. Describe lo que Dios hace. 
	Se trata de que Dios actúe donde los humanos no pueden, haciendo lo que nosotros no podemos hacer por nosotros mismos. Porque Dios ama primero. 
	Por agua y espíritu 
	Jesús dice que este nuevo nacimiento viene por «agua y Espíritu». No solo por agua. No solo por Espíritu. Ambos. 
	El agua lava. El Espíritu da aliento. 
	El agua limpia lo que no puede limpiarse a sí mismo.​El Espíritu anima lo que no puede darse vida a sí mismo. 
	Este es el lenguaje de la nueva creación. Dios habla vida donde no la había. En el principio, Dios nos creó. Ahora, a través de su Hijo, Dios está recreando, renovando y restaurando todas las cosas. Jesús ha inaugurado la nueva creación. 
	Esto es importante porque significa que el nuevo nacimiento no es condicional. No depende de la apertura, la voluntad, la disposición, la acción ni la valentía humanas. No sucede porque "dejemos entrar el amor". 
	Sucede porque Dios ama primero . 
	 
	“El viento que no pide permiso” 
	Jesús utiliza entonces una imagen que Nicodemo —y nosotros— no podemos controlar. 
	«El viento sopla donde quiere», dice Jesús. «Oyes su sonido, pero no sabes de dónde viene ni adónde va». 
	El viento no pide aprobación.​El viento no sigue horarios.​El viento no responde al esfuerzo humano. 
	No haces que el viento sople. Solo lo descubres ya en movimiento. 
	Así es, dice Jesús, con todo aquel que nace del Espíritu. 
	Esta no es una descripción de la fidelidad humana. Es una proclamación de la libertad divina. 
	El Espíritu no espera a que elevemos las velas correctamente.​El Espíritu no se detiene hasta que seamos lo suficientemente valientes.​El Espíritu no se convoca por ser sinceros sinceridad. 
	El Espíritu se mueve porque Dios está vivo. Porque Dios ama primero. 
	Eso puede inquietarnos. Ciertamente inquietó a Nicodemo. Pero también es profundamente reconfortante. Porque significa que la nueva vida no reside en nosotros. 
	En este punto de la conversación, Jesús pasa de las imágenes a la historia. De la metáfora a la promesa. 
	«Nadie ha subido al cielo», dice, «sino el que bajó del cielo, el Hijo del Hombre». 
	La nueva vida, el nuevo nacimiento, no ocurre porque los humanos ascendemos o llegamos a Dios. Ocurre porque Dios viene a nosotros. 
	Y luego Jesús vuelve a la historia de Israel. 
	“Como levantó Moisés la serpiente en el desierto, así también tiene que ser levantado el Hijo del hombre, para que todo el que cree en él tenga vida eterna.” 
	Moisés es una persona importante en el Antiguo Testamento. Lideró a los israelitas cuando Dios los liberó de la esclavitud en Egipto. Esta no es una referencia casual. En esa historia, el pueblo está muriendo. Las serpientes los muerden. Están indefensos. No se curan. Se salvan, se curan, porque Moisés levantó una serpiente de bronce (Números 21). 
	Esta es una historia extraña. Pero todas estas imágenes apuntan a que Jesús nos salvó mediante su vida, muerte, resurrección y ascensión. Jesús nos da un nuevo nacimiento al ser levantado en la cruz. 
	Aquí está el corazón del anuncio: Dios salva al mundo entregando a su Hijo único. 
	“Porque de tal manera amó Dios al mundo” 
	Llegamos ahora al versículo que aparece en calcomanías, camisetas y carteles de fútbol. Quizás sea la primera vez que lo escuches. Otros quizás lo conozcan tan bien que necesiten bajar el ritmo y escucharlo como si fuera la primera vez. 
	“Porque de tal manera amó Dios al mundo, que ha dado a su Hijo unigénito.” 
	Observa lo que viene primero. El amor. 
	Y fíjate quién es amado. El mundo. 
	La acción de Dios fluye del amor de Dios. Siempre. 
	Dios no envía al Hijo porque realmente esperaba que el mundo fuera fiel. Dios envía al Hijo porque Dios es fiel. 
	Y la entrega del Hijo no es simbólica. Es costosa. Es vicaria. 
	Jesús es levantado por nosotros.​Jesús entra en la muerte por nosotros.​Jesús soporta lo que nosotros no podemos soportar. 
	Esto es lo que significa «vida eterna» en el Evangelio de Juan. No solo la vida después de la muerte o la vida que dura para siempre, sino la vida que comienza ahora, porque la muerte ha sido confrontada y vencida. 
	Y Jesús es explícito: 
	“Dios no envió a su Hijo al mundo para condenar al mundo, sino para que el mundo sea salvo por él.” 
	Si lo que la gente escucha de la Iglesia es condenación, entonces hemos perdido el corazón del evangelio. 
	El gesto de Dios hacia el mundo no es una acusación. Es un rescate. 
	La obra del Dios Trino 
	Esta historia está marcada por la vida del Dios trino. 
	El Padre ama al mundo y envía al Hijo.​El Hijo desciende, es elevado y se entrega por la vida del mundo.​El Espíritu da un nuevo nacimiento, infunde vida y sostiene lo que Dios ha comenzado. 
	El nuevo nacimiento no es algo que logramos con nuestro esfuerzo.​Es la obra compartida del Padre, el Hijo y el Espíritu. 
	De principio a fin, ésta es la fidelidad de Dios. 
	Nicodemo 
	Solo escuchamos el nombre de Nicodemo tres veces en el Evangelio de Juan, pero cada momento añade profundidad a su historia. La primera vez es aquí en Juan 3, donde acude tímidamente a Jesús por la noche con preguntas. 
	Más adelante en el Evangelio de Juan, Nicodemo aboga discretamente por la justicia cuando los líderes religiosos conspiran contra Jesús. Más tarde, vendrá a ayudar a enterrar el cuerpo de Jesús tras su muerte en la cruz. Nicodemo se presenta abiertamente. 
	El nuevo nacimiento no siempre es instantáneo. A veces se desarrolla lentamente. A veces se arraiga en la oscuridad. A veces parece oculto a los demás. Pero Dios es fiel a lo largo del tiempo. 
	Misión 
	Cuando Dios da nueva vida desde arriba, nuestra visión cambia. La misión es simplemente lo que sucede cuando el amor de Dios ya nos ha alcanzado. Empezamos a ver el mundo de otra manera. Reconocemos el reino de Dios; vemos que Dios ya está obrando en el mundo, restaurando, sanando y atrayendo a las personas hacia la vida. No traemos a Dios con nosotros; descubrimos dónde Dios ya está presente y nos unimos a él. 
	A veces, eso se ve como simples actos de cariño. A veces, se ve como apoyar a quienes son ignorados o marginados. A veces, se ve como decir la verdad sobre la esperanza en medio de la incertidumbre. Sea como sea, la misión fluye del amor ya dado. Dios da nueva vida desde arriba, y esa vida se derrama silenciosa y constantemente por el bien del mundo que Dios ama. 
	Empezamos con la historia del niño que volaba su cometa. ¿Recuerdan cómo llegaron las nubes y la cometa desapareció? Aun así, el niño insistió en que seguía allí porque sentía el tirón de la cuerda por el viento. 
	Incluso cuando todo lo que sentimos es oscuridad o nubes, el tirón que sentimos es el amor de Dios. 
	Dios es fiel.​Dios es activo.​Dios da nueva vida. 
	“Porque de tal manera amó Dios al mundo…” Es una promesa. Y ese amor es más grande que tu duda, más profundo que tu miedo y más fuerte que la muerte misma. 
	Dios ama primero. 
	Amén. 
	 
	Preguntas para conversar en grupos pequeños 

	●​Nicodemo acudió a Jesús de noche, posiblemente por miedo o incertidumbre. ¿Qué podría impedirnos seguir abiertamente la inspiración del Espíritu, especialmente al acercarnos a personas diferentes a nosotros? 
	●​Cuando Jesús le dice a Nicodemo que debe nacer del Espíritu (vv. 5-8), ¿qué nos enseña esto sobre escuchar y seguir la guía del Espíritu en nuestra vida? ¿Cómo podemos ser más sensibles a ese llamado? 
	●​Juan 3:16 muestra que el amor de Dios se extiende al mundo, es decir, a todos, no solo a unos pocos. ¿De qué maneras prácticas podemos demostrar este mismo amor inclusivo, guiado por el Espíritu, a personas que se encuentran fuera de nuestra zona de confort? 
	●​¿Has experimentado alguna vez el perdón que libera, la bienvenida que sana, como se menciona en el sermón? ¿Cómo se manifestó esa renovación en tu vida? 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	Sermón del 8 de marzo de 2026  -  Tercer Domingo de Preparación para la Pascua 
	Recordatorio: El Leccionario Común Revisado nos lleva por la lectura de toda la Biblia en tres años. El siguiente párrafo de reflexión tiene como objetivo mostrar cómo se conectan las cuatro selecciones del Leccionario Común Revisado para esta semana y ayudar al predicador a preparar el sermón. No está previsto que se incluya en el sermón 
	¿Alguna vez te has sentido atrapado en un ciclo de sufrimiento que parece no tener sentido? Dios nos recuerda que, aunque el sufrimiento puede sentirse como una carga inútil y agotadora, en realidad es una oportunidad para crecer y encontrar propósito en Él. 
	 
	Jesús toma nuestro sufrimiento y lo redime, convirtiéndolo en algo bueno. Nuestras pruebas se convierten en las suyas, y podemos enfrentarlas con esperanza. Como dice Pablo, el sufrimiento produce en nosotros resistencia, carácter y esperanza. 
	 
	No es que disfrutemos del sufrimiento, pero cuando llega, Jesús está con nosotros, transformándolo en fruto bueno y moldeandonos a su imagen. ¿Cómo estás permitiendo que Jesús te encuentre en tus luchas hoy? 
	 
	Salmo 95:1–11 • Éxodo 17:1–7 • Romanos 5:1–11 • Juan 4:5–42 
	Las escrituras de hoy, tercer domingo de Preparación para la Pascua, nos invitan a considerar las maneras en que Dios satisface nuestra sed . Estos pasajes ofrecen una poderosa imagen del amor sustentador de Dios y nuestra necesidad de un Dios confiable, especialmente en tiempos de sed y prueba. Nuestro llamado a la adoración, el Salmo 95 , invita a las personas a recordar la gracia con alegría y acción de gracias. Comienza como un canto de adoración, invitándonos a cantar, gritar y postrarnos ante nuestro Hacedor, quien es a la vez Creador y Pastor. Sin embargo, el salmo termina con una advertencia: no endurezcan sus corazones como lo hizo Israel. En Éxodo 17, el pueblo de Israel vaga por el desierto, cansado y sediento. Su necesidad física de agua refleja un hambre espiritual más profunda, un anhelo de seguridad de que Dios no los ha abandonado. En su frustración, discuten con Moisés y ponen a prueba al Señor. Sin embargo, Dios responde con misericordia en lugar de ira, proveyendo agua de la roca.
	Sermón: Dios satisface nuestra sed 

	Juan 4:5–42NVI  
	En 2014, la noticia del estilista Mark Bustos de Nueva York  se hizo famosa porque cada sábado recorría la ciudad con una mochila llena de tijeras, cortapelos y un taburete plegable. Él no se dirigía a una barbería, sino que buscaba a los olvidados. 
	Mark dedicaba un día a la semana a cortar el pelo gratis a personas sin hogar. Siempre empezaba con las mismas palabras: «Hoy quiero hacerte un favor». 
	No solo les cortó el pelo; conectó con ellos. Escuchó sus historias; les preguntó sobre sus esperanzas y temores. No solo les cortó el pelo; les recordó que sus vidas importan. 
	Mark dijo: «Todos merecen sentirse bien consigo mismos, sin importar dónde vivan ni por lo que están pasando». Su simple acto de bondad nos recuerda que a veces los gestos más pequeños, un corte de pelo, una sonrisa, unas palabras amables, pueden recordarle a una persona su valor. Pueden satisfacer una necesidad de conexión y pertenencia. La bondad puede ser como un trago de agua cuando tienes sed. 
	Hay un tipo de sed que todos conocemos. A veces, después de un día bajo el sol, jugando o trabajando duro, solo puedes pensar en un vaso de agua fría. Pero hay otro tipo de sed, un anhelo interior, cuando algo falta. Esta sed interior puede sentirse como soledad, una necesidad de esperanza o la búsqueda de un sentido. 
	¿Tienes sed de más? ¿Qué anhelas? 
	Esta historia que leeremos a continuación va más allá de la sed que es saciada con agua. Trata de una sed que todos llevamos dentro, y del Dios que nos busca en medio de nuestra sed. La buena noticia es sencilla y profunda: en Jesús, Dios nos encuentra en nuestra sed y nos da la vida que no podemos darnos a nosotros mismos. Es una historia sobre cómo Dios satisface nuestra sed. 
	 
	Leamos el texto del sermón de Juan 4:5–42 . (Lee o pide a alguien que lea el pasaje ahora o durante la lectura de las Escrituras del servicio). 
	5 llegó a un pueblo samaritano llamado Sicar, cerca del terreno que Jacob había dado a su hijo José. 6 Allí estaba el pozo de Jacob. Jesús, fatigado del camino, se sentó junto al pozo. Era cerca del mediodía. 7 En eso, una mujer de Samaria llegó a sacar agua y Jesús le dijo: 
	—Dame un poco de agua. 
	8 Sus discípulos habían ido al pueblo a comprar comida. 
	9 Entonces, como los judíos no se relacionaban con los samaritanos, la mujer respondió: 
	—¿Cómo se te ocurre pedirme agua, si tú eres judío y yo soy samaritana? 
	10 Jesús contestó: 
	—Si supieras lo que Dios puede dar y conocieras al que te está pidiendo agua —contestó Jesús—, tú le habrías pedido a él y él te habría dado agua viva. 
	11 La mujer dijo: 
	—Señor, ni siquiera tienes con qué sacar agua y el pozo es muy hondo; ¿de dónde, pues, vas a sacar esa agua viva? 12 ¿Acaso eres tú superior a nuestro padre Jacob que nos dejó este pozo, del cual bebieron él, sus hijos y su ganado? 
	13 —Todo el que beba de esta agua volverá a tener sed —respondió Jesús—, 14 pero el que beba del agua que yo le daré no volverá a tener sed jamás, sino que dentro de él esa agua se convertirá en un manantial del que brotará vida eterna. 
	15 —Señor —dijo la mujer—, dame de esa agua para que no vuelva a tener sed ni siga viniendo aquí a sacarla. 
	16 —Ve a llamar a tu esposo y vuelve acá —dijo Jesús. 
	17 —No tengo esposo —respondió ella. 
	Jesús le dijo: 
	—Bien has dicho que no tienes esposo. 18 Es cierto que has tenido cinco y el que ahora tienes no es tu esposo. En esto has dicho la verdad. 
	19 La mujer dijo: 
	—Señor, me doy cuenta de que tú eres profeta. 20 Nuestros antepasados adoraron en este monte, pero ustedes los judíos dicen que el lugar donde debemos adorar está en Jerusalén. 
	21 Jesús contestó: 
	—Créeme, mujer, que se acerca la hora en que ni en este monte ni en Jerusalén adorarán ustedes al Padre. 22 Ahora ustedes adoran lo que no conocen; nosotros adoramos lo que conocemos, porque la salvación proviene de los judíos. 23 Pero se acerca la hora, y ha llegado ya, en que los verdaderos adoradores rendirán culto al Padre en espíritu y en verdad, porque así quiere el Padre que sean los que le adoren. 24 Dios es espíritu y quienes lo adoran deben hacerlo en espíritu y en verdad. 
	25 —Sé que viene el Mesías, al que llaman el Cristo —respondió la mujer—. Cuando él venga nos explicará todas las cosas. 
	26 —Ese soy yo, el que habla contigo —le dijo Jesús. 
	27 En esto llegaron sus discípulos y se sorprendieron de verlo hablando con una mujer, aunque ninguno preguntó: «¿Qué pretendes?», o: «¿De qué hablas con ella?». 
	28 La mujer dejó su cántaro, volvió al pueblo y decía a la gente: 
	29 —Vengan a ver a un hombre que me ha dicho todo lo que he hecho. ¿No será este el Cristo? 
	30 Salieron del pueblo y fueron a ver a Jesús. 31 Mientras tanto, sus discípulos le insistían: —Rabí, come algo. 
	32 —Yo tengo un alimento que ustedes no conocen —respondió él. 
	33 «¿Le habrán traído algo de comer?», comentaban entre sí los discípulos. 
	34 —Mi alimento es hacer la voluntad del que me envió y terminar su obra —dijo Jesús—. 35 ¿No dicen ustedes: “Todavía faltan cuatro meses para la cosecha”? Yo les digo: ¡Abran los ojos y miren los campos sembrados! Ya la cosecha está madura; 36 ya mismo el segador recibe su salario y recoge el fruto para vida eterna. Ahora, tanto el sembrador como el segador se alegran juntos. 37 Porque como ciertamente dice el refrán: “Uno es el que siembra y otro el que cosecha”. 38 Yo los he enviado a ustedes a cosechar lo que no les costó ningún trabajo. Otros se han fatigado trabajando y ustedes han cosechado el fruto de ese trabajo. 
	39 Muchos de los samaritanos que vivían en aquel pueblo creyeron en él por el testimonio que daba la mujer: «Me ha dicho todo lo que he hecho». 40 Así que cuando los samaritanos fueron a su encuentro le insistieron en que se quedara con ellos. Jesús permaneció allí dos días 41 y muchos más llegaron a creer por lo que él mismo decía. 
	42 —Ya no creemos solo por lo que tú dijiste —decían a la mujer—; ahora lo hemos oído nosotros mismos y sabemos que verdaderamente este es el Salvador del mundo.Juan 4:5-42 NVI 
	  
	Un pozo, una mujer, una sorpresa 
	 Juan 4:5–6 dice: 
	Llegó, pues, a una ciudad samaritana llamada Sicar, cerca del terreno que Jacob le había dado a su hijo José. Allí estaba el pozo de Jacob, y Jesús, cansado del viaje, estaba sentado junto al pozo. Era cerca del mediodía. 
	Jesús está cansado. Jesús, Dios con nosotros, está cansado.  
	 
	¿Qué nos dice esto de Dios? Dios no está lejos. Dios no revolotea sobre la vida humana; se adentra en ella. En Jesús, Dios sabe lo que es estar agotado, sediento y necesitado. Esta es la Encarnación: Dios haciéndose humano en Jesús, no en teoría, sino en carne, polvo y fatiga. 
	Se sienta junto al pozo de Jacob. Entonces llega la samaritana. 
	Versículo 7: Una mujer samaritana vino a sacar agua. Jesús le dijo: «Dame de beber». La mujer responde sorprendida (v. 9): «¿Cómo es que tú, siendo judío, me pides de beber a mí, que soy samaritana?». 
	Esta pregunta nos revela lo impactante que es este momento. Jesús está rompiendo varias reglas tácitas a la vez. Los judíos y los samaritanos no se llevaban bien y solían evitarse. Los hombres tampoco hablaban abiertamente con mujeres que no conocían. Y un judío jamás bebería de la copa de un samaritano. 
	Así que, cuando Jesús le pide agua, no es una petición pequeña. Es inesperada y arriesgada. Le dice que Jesús la ve, no como alguien a quien evitar, sino como alguien con quien vale la pena hablar. Cruza límites que a otros se les enseñó a evitar. Así comienza esta conversación transformadora. 
	 
	La oferta del agua viva 
	En los versículos 10–14, Jesús hace una promesa sorprendente: 
	… Jesús le dijo: «Todo el que beba de esta agua volverá a tener sed, pero el que beba del agua que yo le daré no volverá a tener sed jamás. El agua que yo le daré se convertirá en él en un manantial que salta para la vida eterna». 
	Jesús contrasta dos aguas: 
	El agua del pozo es temporal. Bebes y vuelves a tener sed. 
	El agua viva es permanente. Se convierte en un manantial dentro de ti, una fuente que sigue dando. 
	Jesús da un manantial de agua que brota para la vida eterna. Da un don. Se entrega a sí mismo. Jesús es el agua viva. 
	Esto es lo que los cristianos llamamos gracia: no algo que logramos, sino algo que recibimos. El agua viva es la vida misma de Dios derramada en los espacios vacíos, derramada en nosotros. 
	De esta manera Dios satisface nuestra sed. 
	 
	Cuando la mujer dice que quiere esta agua para no tener que volver al pozo (v. 15), todavía piensa en términos de sed literal. Pero Jesús empieza a develar las verdades, invitándola a considerar que él es más que un hombre junto a un pozo. 
	 
	Él le dice: «Yo soy, el que te habla», es decir, él es el Mesías (v. 26). Se identifica directamente. 
	Este es un punto de inflexión porque Jesús, como el Mesías, el que salva, se convertirá en el que tiene sed. En la cruz, Jesús llevará nuestra sed, vergüenza, quebrantamiento y pecado en su propio cuerpo. Entonces, lo que fluye hacia nosotros es perdón, paz y nueva vida. Él hace por nosotros lo que no podemos hacer por nosotros mismos. Esta es la obra consumada de Cristo. 
	A través de esta historia, vemos el corazón del Dios trino. El Padre envía al Hijo para que las vidas puedan ser restauradas. El Hijo se encuentra con esta mujer en su vida real (cansada, sedienta y agobiada) y se entrega a ella sin condiciones. Y el Espíritu Santo es prometido como agua viva: la vida misma de Dios fluyendo en ella, restaurando lo que se ha secado. Este no es un Dios solitario que exige esfuerzo, sino un Padre, un Hijo y un Espíritu que trabajan juntos para dar vida. 
	Una invitación 
	Tras esta conversación, ocurre algo extraordinario. La mujer deja su cántaro (v. 28) y va al pueblo a contarles a los demás: 
	Vengan, vean a un hombre que me ha dicho todo lo que he hecho. ¿Será este el Cristo? (v. 29) 
	Gracias a su historia, la gente acude a Jesús. Muchos creen por las palabras de Jesús (vv. 39-42). Dicen: 
	“Nosotros mismos le hemos oído, y sabemos que verdaderamente éste es el Salvador del mundo.” 
	La mujer se convierte en evangelista, dando testimonio de lo que ha encontrado. No recibe un plan ni una formación; recibe agua viva. Y se desborda. La misión aquí no es presión; es desbordamiento. 
	La historia no es solo un encuentro; es una invitación a la misión de Dios. Tú y yo hemos recibido esa misma invitación. ¿Ha cambiado Dios tu vida? Estás invitado a compartir tu historia. Nos unimos a la misión de Dios cuando le decimos a otros que Dios satisface nuestra sed. 
	¿Qué significa esta historia para mí hoy? 
	●​Dios ve tu sed. 
	Todos tenemos sed de amor, propósito, aceptación, perdón y descanso. Quizás intentemos llenarla con cosas, aprobación, logros, ocupaciones o relaciones. Pero a menudo esas cosas nos decepcionan. Jesús se encontró con la mujer en su momento de sed. Al invitarla, nos invita a confiarle nuestra sed. 
	¿Y la buena noticia? Dios ya conoce tu sed. Antes de que la nombre, antes de que la comprendas, Jesús ya está sentado junto al pozo contigo. Ya eres plenamente visible. 
	●​Jesús te encuentra donde estás. 
	En medio de su vida desordenada, Jesús estaba con la mujer en el pozo. 
	Este es el corazón de la Encarnación: Dios no espera a que mejoremos para acercarse. En Jesús, Dios entra en nuestra vida real, en nuestro cansancio, nuestra confusión e incluso en nuestros errores o vergüenza. Ninguna versión de tu historia puede separarte del amor de Dios. 
	●​Dios hace crecer tu entendimiento. 
	La samaritana no lo entendió todo al instante. Hizo preguntas. Se mantuvo en la conversación. A menudo tratamos la fe como una lista de verificación, pero aquí la fe no se trata de tener las respuestas correctas. 
	Incluso nuestra fe es un don de Dios. Jesús, el Hijo de Dios, tiene una fe perfecta en su Padre, por el Espíritu. Y comparte su fe con nosotros. Nos lo da todo, incluso el agua viva. 
	Cuando Jesús ofrece agua viva, no está probando a la mujer de la historia; la está invitando. Dios no teme nuestra curiosidad, nuestras preguntas e incluso nuestras objeciones a medida que profundiza nuestro entendimiento. Es paciente mientras la gracia obra en nosotros. 
	●​El agua viva de Dios te cambia. 
	Jesús cambió la vida de la mujer. Ella dejó su cántaro, fue al pueblo y testificó o contó a otros lo que había presenciado. Sus prioridades cambiaron. La fe que Jesús comparte con nosotros nos transforma. 
	El Padre nos atrae hacia la vida. El Hijo se entrega a nosotros y por nosotros. Y el Espíritu Santo se convierte en el agua viva dentro de nosotros, transformando lo que amamos, nuestra forma de ver, en quiénes nos convertimos y cómo vivimos. El cambio no es algo que forzamos; es algo que Dios cultiva. 
	●​Dios tiene una misión en el mundo. 
	Dios ya está obrando mucho antes de nuestra llegada. Jesús dice: «Otros han trabajado, y ustedes han participado en su labor». La misión no es traer a Dios al mundo. Es observar dónde Dios ya está dando vida y asumir su misión con humildad y amor. 
	Jesús les dice a los discípulos (y a nosotros): «Alcen los ojos y vean que los campos están blancos para la siega» (v. 35). Estén atentos a quienes los rodean y tienen sed de agua viva. A veces hablamos. A veces escuchamos. A veces servimos. A veces simplemente nos mostramos compasivos. 
	No tienes que tenerlo todo bajo control. La samaritana no era perfecta, pero les habló a otros de Jesús. Nuestra vida cotidiana puede convertirse en un lugar donde otros también puedan probar el agua viva al guiarlos hacia Jesús. 
	Conclusión 
	El estilista Mark Bustos ofreció cortes de pelo a desconocidos, recordándoles que son dignos. La amabilidad de Mark satisfizo una necesidad física que apuntaba a algo más profundo: el anhelo de ser visto, valorado y amado. 
	 
	La bondad de Marcos importaba. Pero la bondad por sí sola no salva. Jesús sí. Solo Jesús salva. 
	Con su vida, su muerte en la cruz y su resurrección, Jesús ha abierto un manantial inagotable. Esto no es algo que ganamos ni conservamos: es un don. 
	Jesús sacia la sed entregándose a sí mismo. 
	Jesús lleva nuestra vergüenza, nuestro pecado y nuestra sequedad en nuestro lugar. 
	El agua viva fluye porque Jesús se vacía en la cruz. 
	La buena noticia de esta historia es sencilla y profunda: en Jesús, Dios viene a nosotros en nuestra sed y nos da la vida que no podemos darnos nosotros mismos. 
	Dios satisface nuestra sed plenamente, libremente y para siempre. 
	 
	Preguntas para conversar en grupos pequeños 

	●​Jesús rompió barreras sociales y culturales al hablar con una mujer samaritana. ¿Cómo podemos seguir el ejemplo de Jesús y superar barreras para mostrar amor y aceptación a los demás? 
	●​Jesús ofrece “agua viva”, es decir, vida espiritual que satisface nuestra sed más profunda. ¿Cómo satisface Jesús nuestra sed y nuestros anhelos? 
	●​La mujer inmediatamente les contó a otros en su pueblo sobre Jesús, y muchos creyeron gracias a su historia. ¿Por qué crees que compartir experiencias personales de fe es tan poderoso? 
	●​Comparte una ocasión en la que le contaste a otra persona acerca de Jesús. 
	 
	Sermón del 15 de marzo de 2026 — Cuarto Domingo de Preparación para la Pascua 
	Recordatorio: El Leccionario Común Revisado nos lleva por la lectura de toda la Biblia en tres años. El siguiente párrafo de reflexión tiene como objetivo mostrar cómo se conectan las cuatro selecciones del Leccionario Común Revisado para esta semana y ayudar al predicador a preparar el sermón. No está previsto que se incluya en el sermón 
	 
	En Mateo 5:16, Jesús nos dice: "Así alumbre vuestra luz delante de los hombres, para que vean vuestras buenas obras y glorifiquen a vuestro Padre que está en los cielos". La bendición de Dios no es solo para nosotros, sino para que la compartamos con otros. 
	 
	Fuimos creados para ser una bendición para las naciones. Cuando reconocemos las bendiciones que hemos recibido, nuestro corazón se llena de gratitud y nuestra vida se convierte en un reflejo de la gracia de Dios. 
	 
	En 2 Corintios 1:3-4, Pablo escribe: "Bendito sea el Dios y Padre de nuestro Señor Jesucristo, Padre de misericordias y Dios de toda consolación, quien nos consuela en todas nuestras tribulaciones, para que también nosotros podamos consolar a los que están en cualquier tribulación". ¿Cómo podemos consolar a otros con la bendición que hemos recibido? 
	 
	Salmo 23:1–6 • 1 Samuel 16:1–13 • Efesios 5:8–14 • Juan 9:1–41 
	En este cuarto domingo de Preparación para la Pascua, celebramos que Dios da vista en la oscuridad. Cada lectura revela el poder de Dios para ver más allá de las apariencias, para ver lo que otros no pueden ver y para guiarnos de la ceguera a la vista, tanto física como espiritual. En el Salmo 23, David proclama al Señor como su pastor, quien le guía a través de valles sombríos y hacia lugares de paz. Incluso en la oscuridad, la presencia de Dios trae luz, consuelo y renovación. Este salmo nos recuerda que no caminamos solos. El pasaje en 1 Samuel 16 relata la historia de Dios enviando a Samuel para ungir a un nuevo rey de los hijos de Isaí. Samuel espera grandeza en la apariencia exterior, pero Dios enseña una verdad profunda: "El Señor no ve como ven los mortales; miran la apariencia exterior, pero el Señor mira el corazón". David, el más joven y menos esperado, es elegido: la vista divina penetra más allá de lo que los ojos humanos pueden ver. En Efesios 5, Pablo insta a los creyentes a "vivir
	 
	Sermón: Dios da vista en la oscuridad 
	Juan 9:1–41 NVI  


	En el año 2000, un hombre llamado Mike May experimentó algo que la mayoría de nosotros jamás tendremos que imaginar. Cuando tenía tres años, una explosión química le quitó la vista. Durante más de cuarenta años, vivió en la oscuridad total. Entonces, los médicos le ofrecieron una forma de recuperar parte de la vista. 
	Cuando finalmente le quitaron las vendas, la luz inundó su mundo. 
	Pero ver no fue fácil. 
	Mike podía distinguir colores y formas, pero su cerebro no entendía lo que enviaban sus ojos. Los rostros parecían planos. Los objetos parecían desconectados. Las escaleras parecían peligrosas. En un momento dado, dijo algo sorprendente: «Ver es más confuso que estar ciego». 
	Durante años, su cuerpo se había adaptado a la oscuridad. La visión era un don, pero también desconcertante. Tuvo que aprender a vivir en un mundo al que no estaba acostumbrado. 
	 
	La historia de Mike May nos ayuda a adentrarnos en Juan 9 , donde Jesús se encuentra con un hombre que nunca había visto. No por accidente ni por enfermedad, sino porque nació ciego. 
	Ambos hombres se enfrentaron a la oscuridad. Y en ambas historias, la vista no llega porque hayan descubierto algo, sino porque la luz les llega. La gracia precede al entendimiento, y la vista —la verdadera vista— se da, no se gana. 
	Juan 9 no es solo una historia de sanación. Es la historia de cómo Jesús penetra en la oscuridad humana y nos da la visión que no podemos darnos a nosotros mismos. 
	En el centro de esta historia está la buena noticia de una verdad clara: Dios da vista en la oscuridad. 
	No después de que lo arreglemos todo.​No una vez que lo entendamos todo.​No cuando finalmente lo “hagamos bien” 
	Dios da vista en la oscuridad. 
	  
	 
	 
	Leamos la historia. (Lee o pídale a alguien que lea Juan 9:1-41 NVI  ahora o durante la lectura de las Escrituras del servicio). 
	9 A su paso, Jesús vio a un hombre que era ciego de nacimiento. 2 Y sus discípulos preguntaron: 
	—Rabí, para que este hombre haya nacido ciego, ¿quién pecó, él o sus padres? 
	3 —No está así debido a sus pecados ni a los de sus padres —respondió Jesús—, sino que esto sucedió para que la obra de Dios se hiciera evidente en su vida. 4 Mientras sea de día, tenemos que llevar a cabo la obra del que me envió. Viene la noche cuando nadie puede trabajar. 5 Mientras esté yo en el mundo, luz soy del mundo. 
	6 Dicho esto, escupió en el suelo, hizo barro con la saliva y se lo untó en los ojos al ciego, 7 diciéndole: 
	—Ve y lávate en el estanque de Siloé (que significa “Enviado”). 
	El ciego fue y se lavó, entonces al volver ya veía. 
	8 Sus vecinos y los que lo habían visto pedir limosna decían: «¿No es este el que se sienta a mendigar?». 9 Unos aseguraban: «Sí, es él». Otros decían: «No es él, sino que se le parece». Pero él insistía: «Soy yo». 
	10 —¿Cómo entonces se te han abierto los ojos? —le preguntaron. 
	11 Y él respondió: 
	—Ese hombre que se llama Jesús hizo un poco de barro, me lo untó en los ojos y me dijo: “Ve y lávate en Siloé”. Así que fui, me lavé y entonces pude ver. 
	12 —¿Y dónde está ese hombre? —le preguntaron. 
	—No lo sé —respondió. 
	13 Llevaron ante los fariseos al que había sido ciego. 14 Era sábado cuando Jesús hizo el barro y le abrió los ojos al ciego. 15 Por eso los fariseos, a su vez, le preguntaron cómo había recibido la vista. 
	—Me untó barro en los ojos, me lavé y ahora veo —respondió. 
	16 Algunos de los fariseos comentaban: «Ese hombre no viene de parte de Dios, porque no respeta el sábado». Otros objetaban: «¿Cómo puede un pecador hacer semejantes señales?». Y había desacuerdo entre ellos. 
	17 Por eso interrogaron de nuevo al ciego: 
	—¿Y qué opinas tú de él? Fue a ti a quien te abrió los ojos. 
	—Yo digo que es profeta —contestó. 
	18 Pero los judíos no creían que el hombre hubiera sido ciego y ahora viera. Entonces llamaron a sus padres 19 y les preguntaron: 
	—¿Es este su hijo, el que dicen ustedes que nació ciego? ¿Cómo es que ahora puede ver? 
	20 —Sabemos que este es nuestro hijo —contestaron los padres—, y sabemos también que nació ciego. 21 Lo que no sabemos es cómo ahora puede ver ni quién le abrió los ojos. Pregúntenselo a él, que ya es mayor de edad y puede responder por sí mismo. 
	22 Sus padres contestaron así por miedo a los judíos, pues ya estos habían convenido que se expulsara de la sinagoga a todo el que reconociera que Jesús era el Cristo. 23 Por eso dijeron sus padres: «Pregúntenselo a él, que ya es mayor de edad». 
	24 Por segunda vez llamaron los judíos al que había sido ciego y le dijeron: 
	—¡Da gloria a Dios! A nosotros nos consta que ese hombre es pecador. 
	25 —Si es pecador, no lo sé —respondió el hombre—. Lo único que sé es que yo era ciego y ahora veo. 
	26 Pero ellos le insistieron: 
	—¿Qué te hizo? ¿Cómo te abrió los ojos? 
	27 Él respondió: 
	—Ya les dije y no me hicieron caso. ¿Por qué quieren oírlo de nuevo? ¿Es que también ustedes quieren hacerse sus discípulos? 
	28 Entonces lo insultaron y dijeron: 
	—¡Discípulo de ese lo serás tú! ¡Nosotros somos discípulos de Moisés! 29 Y sabemos que a Moisés le habló Dios; pero de este no sabemos ni de dónde salió. 
	30 —¡Allí está lo sorprendente! —respondió el hombre—: que ustedes no sepan de dónde salió y que a mí me haya abierto los ojos. 31 Sabemos que Dios no escucha a los pecadores, pero sí a los piadosos y a quienes hacen su voluntad. 32 Jamás se ha sabido que alguien le haya abierto los ojos a uno que nació ciego. 33 Si este hombre no viniera de parte de Dios, no podría hacer nada. 
	34 Ellos replicaron: 
	—Tú, que naciste sumido en pecado, ¿vas a darnos lecciones? 
	Y lo expulsaron. 
	35 Jesús se enteró de que habían expulsado a aquel hombre y al encontrarlo le preguntó: 
	—¿Crees en el Hijo del hombre?[a] 
	36 Él respondió: 
	—¿Quién es, Señor? Dímelo, para que crea en él. 
	37 —Pues ya lo has visto —contestó Jesús—; es el que está hablando contigo. 
	38 —Creo, Señor —declaró el hombre. 
	Y postrado lo adoró. 
	39 Entonces Jesús dijo: 
	—Yo he venido a este mundo para hacer justicia, para que los ciegos vean y los que ven se queden ciegos. 
	40 Algunos fariseos que estaban con él, al oírlo hablar así, le preguntaron: 
	—¿Qué? ¿Acaso también nosotros somos ciegos? 
	41 Jesús les contestó: 
	—Si fueran ciegos, no serían culpables de pecado, pero como afirman que ven, su pecado permanece. 
	 
	Una pregunta que todavía nos hacemos 
	La historia comienza con una pregunta que nos resulta familiar. 
	Al pasar Jesús y sus discípulos, ven a un hombre ciego de nacimiento. Los discípulos preguntan: «Maestro, ¿quién pecó, este hombre o sus padres, para que naciera ciego?» 
	Es una vieja pregunta, pero que todavía sigue vigente entre nosotros. 
	¿Quién tiene la culpa?​¿Qué salió mal?​¿Por qué pasó esto? 
	Puede que no siempre lo digamos en voz alta, pero cuando el sufrimiento aparece, solemos buscar a alguien a quien culpar. Queremos culparnos a nosotros mismos, a los demás, incluso a Dios. Queremos una razón que lo haga sentir menos doloroso. 
	Jesús se niega a culpar ni al hijo ni a los padres. «No pecó este hombre ni sus padres», dice Jesús. Quizás esté pensando: «Dejen de buscar a quién culpar. Dejen de convertir el sufrimiento en un problema moral». Verán, en esa época, era común la creencia de que el sufrimiento se debía al pecado. Alguien hizo algo que resultó en el castigo de Dios. 
	Jesús no explica la ceguera del hombre. Parece cuestionar el razonamiento detrás de la pregunta. 
	Esto importa. Porque para quienes ya sufren, las explicaciones pueden parecer acusaciones. Jesús no dice que la ceguera fuera buena. No dice que Dios la quiso. No dice que Dios causó el sufrimiento. Dice algo diferente: 
	“Esto sucedió para que las obras de Dios se manifestaran en él.” 
	Jesús se niega a culpar al hombre, a sus padres ni a Dios. En cambio, señala lo que Dios hará. La oscuridad no se explica, se interrumpe. Dios no se queda a distancia analizando el sufrimiento. Dios interviene y trae luz donde antes no la había. 
	El sufrimiento no es el lugar donde Dios se rinde. Porque Dios da vista en la oscuridad. 
	Dios actúa primero 
	Sin que nadie se lo pidiera, Jesús se arrodilla. Escupe en el suelo. Hace barro. Lo unta sobre los ojos del hombre. 
	Es extraño. Desordenado. Físico. No es un milagro pulido. 
	Esta es la Encarnación: Dios hecho carne. Es Jesús, usando tierra y saliva, usando su cuerpo real, interactuando con cuerpos reales y heridas reales. Dios no sana a distancia. Dios se acerca lo suficiente como para tocar. 
	Antes de que el hombre entienda quién es Jesús, antes de que crea algo, antes de que obedezca algo, Jesús actúa . 
	Ese orden importa. 
	La misericordia de Dios, la gracia de Dios, se mueve primero. La gracia no espera la preparación. 
	Jesús entonces le dice al hombre: «Ve a lavarte en el estanque de Siloé». Juan añade: «que significa Enviado». 
	El hombre va. Se lava. Y regresa viendo. 
	Sería fácil convertir esto en una lección de obediencia. Pero note: la sanación ya está en marcha. Ya tiene lodo en los ojos. Jesús, el Sanador, ha venido al hombre; Jesús lo ha tocado. ¡Jesús es nuestra sanación! 
	El lavado no gana la vista. La recibe. 
	Así funciona la gracia. Dios actúa primero. Nosotros respondemos después, a menudo sin comprender del todo, a menudo confundidos, a menudo tropezando con lo que aún no vemos. 
	Porque Dios da vista en la oscuridad. 
	Confusión después del milagro 
	Se podría esperar celebración. En cambio, hay confusión. 
	Los vecinos discuten sobre si es la misma persona. Los líderes religiosos lo interrogan. Sus padres se distancian por miedo. 
	Sanar no siempre facilita la vida de inmediato. A veces, la complica. 
	Pero observen lo que le sucede al hombre. Al principio, se refiere a Jesús simplemente como "el hombre llamado Jesús". Después, lo llama "profeta". Finalmente, lo llamará "Señor". 
	Su comprensión crece. La gracia de Dios sigue encontrándolo donde él está. 
	La fe aquí no es un salto. Es un despertar lento. Al igual que Mike May, que aprendió a ver, este hombre ve antes de comprender con claridad. 
	Esto es importante para quien se siente inseguro, vacilante o confundido con respecto a la fe. No es necesario ver con claridad para sanar. No es necesario comprenderlo todo para encontrar la salvación. 
	Porque Dios da vista en la oscuridad. 
	Los que creen que ven 
	La ironía de la historia se agudiza. 
	Los fariseos —los que confían en su visión— no pueden ver lo que sucede. Su certeza se convierte en su ceguera. 
	Conocen las reglas. Conocen las categorías. Pero no reconocen la vida que tienen ante sí. No reconocen a Jesús. 
	Jesús dice más adelante: “Yo vine a este mundo para que los que no ven, vean, y los que creen que ven, se queden ciegos”. 
	Esto no es un insulto; Jesús nunca es cruel. Es una advertencia. 
	Parece que la ceguera aquí no tiene que ver con la inteligencia ni la moral. Los líderes religiosos rechazan la gracia porque no llega según sus condiciones. 
	A veces lo más difícil no es aprender algo nuevo, sino soltar lo que creemos saber. A veces, nuestra oscuridad es la certeza y la terquedad. 
	Pero Dios da vista en la oscuridad . 
	Jesús lo encuentra de nuevo 
	Uno de los momentos más tiernos de la historia viene más adelante. 
	Después de que el hombre es expulsado de la comunidad religiosa, Jesús va a buscarlo . 
	El hombre sanado no persigue a Jesús. Jesús lo busca y lo encuentra. 
	Jesús pregunta: “¿Crees en el Hijo del Hombre?” 
	El hombre responde con sinceridad: "¿Quién es, señor? Dígamelo para que pueda creer". 
	Jesús dice: «Ustedes lo han visto, y el que habla con ustedes es él». 
	Y el hombre cree. Y le adora. 
	Observe nuevamente el orden. 
	Jesús lo busca y lo encuentra.​Jesús se revela.​La fe lo sigue. 
	Incluso cuando nos sentimos inseguros y cuestionamos, como aquel hombre, Jesús no nos avergüenza. ¡Comparte su fe con nosotros! Jesús, el Hijo del Hombre, que es Dios y hombre, tiene una fe perfecta en su Padre Dios. Misteriosamente, ¡estamos incluidos en ella! La fe es un don de Dios. También lo es la vista. 
	Porque Dios da vista en la oscuridad. 
	La cruz detrás de la historia 
	Juan 9 no solo trata sobre la vista. Apunta hacia adelante. 
	El que da la vista pronto será tratado como ciego.​El que sana será herido.​El que trae la luz —Aquel que es la luz del mundo— se someterá voluntariamente a la oscuridad por nosotros. 
	Jesús irá a la cruz. 
	En la cruz, Jesús se adentra en la oscuridad más profunda: el rechazo, la vergüenza y la muerte misma. No es víctima de las circunstancias; va por decisión propia por el bien del mundo. 
	No podemos afrontar la oscuridad solos, así que Jesús la afrontó por nosotros, en nuestro lugar. Esto es lo que entendemos por amor vicario. Jesús se mantiene donde nosotros no podemos. Él carga con lo que nosotros no podemos. 
	Jesús entró en nuestro mundo con toda su oscuridad: la oscuridad de la cruz y la oscuridad de la muerte. Pero confiando en su Padre, por el poder del Espíritu, Jesús resucitó de la tumba. Ahora la oscuridad no tiene la última palabra. 
	Dios da vista en la oscuridad. 
	La obra del Dios Trino 
	Esta historia está marcada por la vida del Dios trino . Trino significa simplemente que consta de tres: Dios es Trinidad, tres en uno. 
	El Padre envía a su Hijo al mundo, no para condenarlo, sino para traer luz.​El Hijo penetra en la oscuridad humana, se entrega plenamente y revela el corazón de Dios.​El Espíritu abre los ojos, despierta la confianza y sustenta una nueva vida. 
	La vista no es un logro humano. Es obra compartida del Padre, el Hijo y el Espíritu. 
	No trepamos hasta la claridad. Nos encontramos. 
	Misión como desbordamiento 
	El hombre sanado no se convierte en predicador. Se convierte en testigo. 
	Él dice la verdad: “Yo era ciego, y ahora veo”. 
	La misión aquí no es presión. Es el desbordamiento del bien recibido. 
	Cuando Dios nos abre los ojos, naturalmente hablamos desde lo que hemos recibido. 
	Observamos a las personas de forma diferente.​Escuchamos con más atención.​Llevamos luz a lugares cotidianos. 
	No porque debamos hacerlo para ganarnos el amor y la gracia de Dios, sino porque Dios ya ha cambiado nuestra manera de ver. 
	¿Cómo ha cambiado Dios tu forma de ver? ¿Podrías contárselo a alguien esta semana? 
	Por qué es importante para ti hoy 
	Algunos de nosotros podemos sentirnos a oscuras ahora.​Algunos vemos destellos de esperanza y luz, pero aún nos sentimos inseguros.​Algunos confiamos en que vemos con claridad, hasta que dejamos de hacerlo. 
	Esta historia deja espacio para todo eso. 
	Promete que la oscuridad no descalifica.​La confusión no es fracaso.​Las preguntas no son lo opuesto a la fe. 
	Jesús todavía se arrodilla en el suelo.​Jesús todavía toca lo que otros evitan.​Jesús todavía encuentra a quienes han sido marginados. 
	Y todavía da vista. 
	No cuando estemos listos.​No cuando lo entendamos.​Sino en medio de la oscuridad. 
	Porque Dios da vista en la oscuridad. Amén. 
	 
	Preguntas para conversar en grupos pequeños 

	●​El sermón sugiere que Dios comienza a sanar nuestra vista a menudo antes de que la comprendamos por completo. ¿Recuerdas alguna ocasión en la que algo significativo en tu vida adquirió sentido sólo después de que ya había empezado a cambiarte? 
	●​En Juan 9, Jesús actúa antes de que el hombre pida ayuda o comprenda quién es Jesús. ¿Qué se siente al imaginar a un Dios que se acerca a las personas antes de que estén completamente resueltas o sepan qué creer? 
	●​Dios nos busca y nos encuentra; Dios actúa primero. ¿Cómo influye o afecta saber esto en cómo ves a tu prójimo? 
	●​El sermón repite la idea de que Dios da visión en la oscuridad. ¿Te da esperanza saber que Dios está contigo en la oscuridad, no sólo cuando te sientes seguro o en control? 
	 
	 
	 
	Sermón del 22 de marzo de 2026 - Quinto Domingo de Preparación para la Pascua 
	En un mundo que nos invita a etiquetar y clasificar a las personas, Jesús nos recuerda que la verdadera división no está en nuestras categorías humanas, sino en nuestra relación con Él. En Romanos, Pablo nos habla de dos tipos de personas: aquellos que viven como si pertenecieran a Cristo y aquellos que no. 
	 
	Pero, ¿qué significa pertenecer a Cristo? No es solo una etiqueta, es una vida transformada, una identidad arraigada en Él. Jesús nos dice en Juan 10:10 que vino para que tengamos vida, y vida en abundancia. ¿Estás viviendo esa vida? 
	 
	La buena noticia es que Cristo nos busca y nos abraza, ofreciéndonos una vida con propósito, significado y eternidad. ¿Cómo responderás a su llamado hoy? 
	 
	Salmo 130:1–8 • Ezequiel 37:1–14 • Romanos 8:6–11 • Juan 11:1–45 
	Durante la Preparación para la Pascua, transitamos por el dolor, el arrepentimiento y la espera, pero siempre hacia la esperanza. Las escrituras de hoy nos recuerdan que incluso cuando la vida se siente seca, rota o sepultada, Dios entra en la muerte y da vida . Por ejemplo, el salmista clama "desde lo profundo" en el Salmo 130, anhelando misericordia y redención-restauración de la relación. Es una oración que nace de la espera, el clamor de un corazón que confía en que el perdón de Dios surgirá como el amanecer después de una larga noche. De lo profundo surge la esperanza. En Ezequiel 37, Dios lleva al profeta a un valle lleno de huesos secos. Dios le ordena que hable vida, y el Espíritu Santo sopla sobre los huesos hasta que resuenan y se levantan, formando de nuevo una comunidad viva. Lo que una vez estuvo muerto permanece vivo en el poder de Dios. Romanos 8 nos recuerda que este mismo Espíritu vive en nosotros. El Espíritu de Cristo transforma nuestros corazones de la decadencia de la muerte 
	Sermón: Dios entra en la muerte y da vida 
	Juan 11:1–45 NVI UE 


	En el verano de 1967, Joni Eareckson, de diecisiete años, se zambulló en un lago mientras nadaba con amigos. El agua era menos profunda de lo que creía. El impacto le rompió el cuello y la dejó paralizada del cuello para abajo. En un instante, su vida cambió de una forma que nunca eligió y que no pudo deshacer. 
	En los meses siguientes, Joni vivió en una especie de muerte en vida. Utilizaba una silla de ruedas. Sus días estaban llenos de dolor, dependencia y pena. Oraba por una sanación que no llegaba. Le rogaba a Dios que le devolviera lo que le habían arrebatado. A veces, admitió más tarde, le decía a Dios que no quería vivir si así iba a ser su vida. 
	Y, sin embargo, con el tiempo, algo inesperado ocurrió. No fue una cura. No fue un milagro como ella esperaba. Pero sí una presencia. En el largo silencio de su habitación de hospital, Joni empezó a sentir que Dios no la había abandonado. Descubrió que, aunque su cuerpo tal vez nunca volviera a caminar, su alma no estaba atrapada. Su vida no había terminado. Lo que parecía un final se convirtió poco a poco en algo más. 
	Joni aprendió a pintar con un pincel en la boca. Empezó a escribir, a hablar, a cantar. Con el tiempo, fundó una organización que proporcionaba sillas de ruedas, apoyo y dignidad a personas con discapacidad de todo el mundo. Su historia no fue fácil. Pero cobró vida. 
	La historia de Joni no significa que el sufrimiento pueda borrarse. No lo explica. Pero sí nos muestra algo importante: cuando las cosas buenas de la vida parecen acabarse, cuando la esperanza parece sepultada, Dios aún puede traer vida donde solo esperábamos muerte. 
	 
	Éste es el corazón de Juan 11 . 
	Este capítulo no es solo la historia de un hombre llamado Lázaro. Es una historia de demora, dolor, ira, lágrimas y tumbas. Y en el centro de todo está Jesús, quien no se mantiene a una distancia segura, sino que camina directamente hacia el lugar que más tememos: la muerte. 
	Aquí está la buena noticia que fundamenta todo lo que diremos hoy, la verdad a la que volveremos una y otra vez: 
	Dios entra en la muerte y da vida. 
	Antes de continuar, hablemos de lo que queremos decir cuando decimos que «Dios entra en la muerte». Queremos decir que Jesús, quien es Dios, no escapó de la muerte; la atravesó. Dado que Jesús murió en nuestro lugar, los cristianos creemos que por eso la muerte no tiene la última palabra. 
	Cuando los cristianos decimos que Dios «entra en la muerte», también nos referimos a la destrucción, la decadencia y el sufrimiento. Decir que Dios entra en la muerte es decir que Jesús comparte nuestro sufrimiento porque lo experimentó. Conoció la pérdida, el dolor, la injusticia, la humillación y el miedo. 
	La muerte no se trata solo del fin de la vida. Es el fin de los sueños, las relaciones y los planes. Decir que Dios entra en la muerte es decir que Dios entra en esos finales con nosotros en lugar de dejarnos lidiar con ellos solos. 
	Leamos Juan 11:1–45 . (Lee o pide a alguien que lea el pasaje ahora o durante la parte de “lectura de las Escrituras” del servicio). 
	11 Había un hombre enfermo llamado Lázaro, que era de Betania, el pueblo de María y su hermana Marta. 2 María era la misma que ungió con perfume al Señor y le secó los pies con sus cabellos. 3 Las dos hermanas mandaron a decirle a Jesús: «Señor, tu amigo querido está enfermo». 
	4 Cuando Jesús oyó esto, dijo: «Esta enfermedad no terminará en muerte, sino que es para la gloria de Dios, para que por ella el Hijo de Dios sea glorificado». 
	5 Jesús amaba a Marta, a su hermana y a Lázaro. 6 A pesar de eso, cuando oyó que Lázaro estaba enfermo, se quedó dos días más donde se encontraba. 7 Después dijo a sus discípulos: 
	—Volvamos a Judea. 
	8 —Rabí —objetaron ellos—, hace muy poco los judíos intentaron apedrearte, ¿y todavía quieres volver allá? 
	9 —¿Acaso el día no tiene doce horas? —respondió Jesús—. El que anda de día no tropieza, porque tiene la luz de este mundo. 10 Pero el que anda de noche sí tropieza, porque no tiene luz. 
	11 Dicho esto, añadió: 
	—Nuestro amigo Lázaro duerme, pero voy a despertarlo. 
	12 —Señor —respondieron sus discípulos—, si duerme, es que va a recuperarse. 
	13 Jesús hablaba de la muerte de Lázaro, pero sus discípulos pensaron que se refería al sueño natural. 14 Por eso les dijo claramente: 
	—Lázaro ha muerto, 15 y por causa de ustedes me alegro de no haber estado allí, para que crean. Pero vamos a verlo. 
	16 Entonces Tomás, apodado el Gemelo,[a] dijo a los otros discípulos: 
	—Vayamos también nosotros para morir con él. 
	17 A su llegada, Jesús se encontró con que Lázaro llevaba ya cuatro días en el sepulcro. 18 Betania estaba cerca de Jerusalén, como a tres kilómetros[b] de distancia, 19 y muchos judíos habían ido a casa de Marta y de María a darles el pésame por la muerte de su hermano. 20 Cuando Marta supo que Jesús llegaba, fue a su encuentro; pero María se quedó en la casa. 
	21 —Señor —dijo Marta a Jesús—, si hubieras estado aquí, mi hermano no habría muerto. 22 Pero yo sé que aun ahora Dios te dará todo lo que le pidas. 
	23 —Tu hermano resucitará —le dijo Jesús. 
	24 —Yo sé que resucitará en la resurrección, en el día final —respondió Marta. 
	25 Entonces Jesús dijo: 
	—Yo soy la resurrección y la vida. El que cree en mí vivirá, aunque muera; 26 y todo el que vive y cree en mí no morirá jamás. ¿Crees esto? 
	27 Marta dijo: 
	—Sí, Señor; yo creo que tú eres el Cristo, el Hijo de Dios, el que había de venir al mundo. 
	28 Dicho esto, Marta regresó a la casa y, llamando a su hermana María, le dijo en privado: 
	—El Maestro está aquí y te llama. 
	29 Cuando María oyó esto, se levantó rápidamente y fue a su encuentro. 30 Jesús aún no había entrado en el pueblo, sino que todavía estaba en el lugar donde Marta se había encontrado con él. 31 Los judíos que habían estado con María en la casa, dándole el pésame, al ver que se había levantado y había salido de prisa, la siguieron, pensando que iba al sepulcro a llorar. 
	32 Cuando María llegó adonde estaba Jesús y lo vio, se arrojó a sus pies y dijo: 
	—Señor, si hubieras estado aquí, mi hermano no habría muerto. 
	33 Al ver llorar a María y a los judíos que la habían acompañado, Jesús se turbó y se conmovió profundamente. 
	34 —¿Dónde lo han puesto? —preguntó. 
	—Ven a verlo, Señor —le respondieron. 
	35 Jesús lloró. 
	36 —¡Miren cuánto lo quería! —dijeron los judíos. 
	37 Pero algunos de ellos comentaban: 
	—Este, que le abrió los ojos al ciego, ¿no podría haber impedido que Lázaro muriera? 
	Jesús resucita a Lázaro 

	38 Conmovido una vez más, Jesús se acercó al sepulcro. Era una cueva cuya entrada estaba tapada con una piedra. 
	39 —Quiten la piedra —ordenó Jesús. 
	Marta, la hermana del difunto, objetó: 
	—Señor, ya debe oler mal, pues lleva cuatro días allí. 
	40 —¿No te dije que si crees verás la gloria de Dios? —le contestó Jesús. 
	41 Entonces quitaron la piedra. Jesús, alzando la vista, dijo: 
	—Padre, te doy gracias porque me has escuchado. 42 Ya sabía yo que siempre me escuchas, pero lo dije por la gente que está aquí presente, para que crean que tú me enviaste. 
	43 Dicho esto, gritó con fuerza: 
	—¡Lázaro, sal fuera! 
	44 El muerto salió con vendas en las manos y en los pies, y el rostro cubierto con un sudario. 
	—Quítenle las vendas y dejen que se vaya —dijo Jesús. 
	45 Muchos de los judíos que habían ido a ver a María y que habían presenciado lo hecho por Jesús creyeron en él. 
	 Juan 11:1–45 NVI  
	 
	La demora que se siente como abandono 
	La historia comienza con una enfermedad. Lázaro, un hombre amado por sus hermanas María y Marta, está enfermo. Le envían un mensaje a Jesús. El mensaje es sencillo y urgente: «Señor, el que amas está enfermo». 
	Muchos hemos pasado por momentos así. Necesitamos ayuda. Enviamos el mensaje. Pedimos. Quizás oramos. Confiamos y esperamos que la ayuda llegue pronto. 
	Pero Jesús no se apresura. 
	Juan nos dice que Jesús se queda donde está dos días más. Para cuando llega, Lázaro llevaba cuatro días muerto. Su cuerpo ya estaba en una tumba. En aquella época, cuando una persona moría, se la colocaba en una tumba. Una tumba es una cámara o habitación excavada en la roca. La entrada está sellada o cubierta con una losa de piedra. 
	Así que, cuando Jesús llega, Lázaro está muerto; está en la tumba; la tumba está sellada. El dolor es profundo. Sus hermanas, María y Marta, ya no esperan un milagro. 
	Esta demora no se explica de forma que todo parezca estar en orden. Y eso importa. Porque las personas de fe creemos que Dios puede actuar. Eso no es lo más difícil de la fe. Es vivir en el espacio donde Dios podría actuar, pero aún no lo ha hecho . 
	La sala de espera.​La cama del hospital.​La oración sin respuesta.​El silencio.​El aislamiento. 
	Esta historia se niega a fingir que la espera es fácil o noble. Marta corre al encuentro de Jesús con palabras que son a la vez fe y acusación: «Señor, si hubieras estado aquí, mi hermano no habría muerto». 
	Esas palabras transmiten decepción. También transmiten confianza. Ella todavía lo llama Señor. Sigue corriendo hacia él. No oculta su dolor ni disimula su frustración. 
	Y Jesús no la corrige. No se explica. No le da una lección de paciencia. 
	Él ofrece una promesa. 
	“Tu hermano resucitará.” 
	Marta entiende esto como una esperanza futura, una resurrección algún día, más tarde, “en el último día”. Eso es algo que ella ya cree. 
	Pero Jesús está a punto de mostrarle que la resurrección no es solo un acontecimiento futuro. Es una realidad presente ante ella. 
	Porque en Jesús está la resurrección y la vida. En Jesús, Dios entra en la muerte y da vida. 
	Dios no se queda fuera de nuestro dolor. 
	A medida que Jesús se acerca a la tumba, la historia se ralentiza. Juan, el autor de esta historia, se detiene en las emociones: las lágrimas, la ira y el dolor en el aire. 
	Cuando Jesús ve a María llorando y a la multitud con ella, se conmueve profundamente. El lenguaje es fuerte. Sugiere agitación. Angustia. Una ira santa por lo que la muerte ha hecho a sus seres queridos. 
	Y luego viene el versículo más corto de las Escrituras, y uno importante. 
	“Jesús lloró.” 
	Esto no es una actuación. No es una enseñanza. Es Dios encarnado, de pie frente a una tumba, llorando. 
	Esta historia insiste en que veamos algo: Dios no justifica nuestro dolor. No nos dice que sigamos adelante rápidamente. Dios no permanece impasible ante nuestro dolor. 
	En Jesús, Dios entra en el dolor. Dios entra en la pérdida. Dios entra en el silencio de la tumba, en la tumba donde las palabras ya no sirven. 
	Si alguna vez te has preguntado si Dios entiende lo que se siente perder a alguien, quedarse impotente ante algo que no se puede arreglar, este momento responde a esa pregunta. 
	Dios no nos ama desde la distancia.​Dios se acerca lo suficiente como para llorar.​Dios no nos salva evitando la muerte. 
	Esta es la Encarnación. Dios se hizo humano en Jesús, no como una idea, sino como presencia. Dios con piel. Dios con lágrimas en el rostro. Dios, de pie donde estamos nosotros, unido a nosotros. 
	Y aún así, la historia no termina con lágrimas. 
	Porque en Jesús, Dios entra en la muerte y da la vida. 
	La tumba no es el final de la historia. 
	Cuando Jesús llega al sepulcro, da una orden que parece casi insoportable: “Quitad la piedra”. 
	Esto no se debe a que Jesús no pueda actuar sin la ayuda humana. La obra de Dios en nosotros puede confrontarnos con la realidad que preferiríamos evitar: los lugares cerrados, el dolor que hemos aprendido a ocultar, la desesperanza con la que hemos aprendido a vivir, las pérdidas que hemos llamado «definitivas». 
	Marta protesta. «Señor, para entonces ya habrá olor». En otras palabras: ya es demasiado tarde. Demasiado lejos. Demasiado real. 
	Pero Jesús no discute. Él ora. 
	Y esto importa. 
	Antes de llamar a Lázaro, Jesús da gracias al Padre. Él fundamenta lo que está a punto de suceder en la relación, no en el poder. Lo que se despliega en la tumba no es una exhibición de fuerza bruta, sino la plenitud de la comunión entre el Padre, el Hijo y el Espíritu. 
	Entonces Jesús habla. 
	“Lázaro, sal fuera.” 
	Él llama a un muerto por su nombre. 
	Y la vida obedece. La vida obedece al Dador de vida. 
	Lázaro sale, todavía envuelto en vendas. Está vivo, pero aún no es libre. Y Jesús dice a la comunidad que lo rodea: «Desátenlo y déjenlo ir». 
	Observa el orden. Primero la vida. Después, la liberación. La vida de resurrección precede a la liberación. 
	Esto es crucial. Porque con demasiada frecuencia lo invertimos. Asumimos que la libertad debe anteponerse a la vida. Que debemos purificarnos antes de ser bienvenidos de nuevo. Que la sanación depende de nuestra disposición. 
	Pero en esta historia, Lázaro no hace nada para merecer su resurrección. No coopera. No decide. Ni siquiera cree primero. 
	Primero, Dios le da vida. Primero, Jesús, que es la resurrección, viene a nosotros incluso cuando aún estamos atados. 
	Porque en Jesús, Dios entra en la muerte y da la vida. 
	Lázaro señala más allá de sí mismo 
	Es importante recordar que Lázaro morirá de nuevo. Jesús lo resucita. Esta no es la resurrección a la vida eterna. Pero es una señal que anticipa la resurrección. 
	Juan el autor, sitúa esta historia justo antes de los acontecimientos que llevaron a Jesús a la cruz. De hecho, este milagro se convierte en el punto de inflexión que convence a las autoridades de que Jesús debe ser detenido. 
	¿Por qué? 
	Porque Jesús acaba de hacer algo que sólo Dios puede hacer. Ha llamado a la vida desde la muerte. Y al hacerlo, ha sellado su propio destino. 
	El que llama a Lázaro para que salga de la tumba pronto será sepultado. Aquí es donde la historia se profundiza, pues apunta a la cruz. 
	Lázaro vuelve a respirar porque Jesús va a entregar su espíritu. 
	En la cruz, Jesús exclamó a gran voz: «Padre, en tus manos encomiendo mi espíritu». Dicho esto, expiró. Lucas 23:46 NVI 
	Jesús no vence a la muerte evitándola. La vence entrando en ella plenamente, llevándola en su propio cuerpo y rompiéndola desde dentro. Jesús muere la muerte que nosotros no podemos morir. 
	Esta es la gracia vicaria. Sustitución. Amor que toma nuestro lugar. 
	En Jesús, Dios entra en la muerte y da la vida. 
	No por un instante.​No solo como símbolo.​Sino para siempre. 
	La obra del Dios Trino 
	Esta historia no se trata solo de Jesús actuando solo. Revela la vida de la Trinidad, nuestro Dios trino. Trino significa tres. 
	El Padre envía a su Hijo al mundo, no para permanecer ajeno al sufrimiento, sino para estar en su lugar más profundo. El Hijo obedece no por obligación, sino por amor, entregándose plenamente a la obra de la vida. Y el Espíritu es el aliento de la resurrección, el poder que resucita, la presencia que sustenta la nueva vida más allá de la tumba. 
	El Padre da vida.​El Hijo encarna la vida.​El Espíritu da vida. 
	Este no es un Dios solitario. Es un Dios que actúa en comunión, en comunidad, en unión, atrayéndonos a esa vida compartida. 
	La resurrección no es sólo algo que Dios hace por nosotros un día, después de morir. Es algo a lo que Dios nos invita ahora. Porque Jesús resucitó, nos invita a su vida de resurrección, a una nueva vida. 
	Recibir la vida no es gracias a un logro humano 
	Observa lo poco que contribuye Lázaro. Recibe vida antes de poder responder a ella. La comunidad lo libera no para que viva, sino porque ya está vivo. 
	Esto replantea el modo en que escuchamos nuestras propias historias. 
	Algunos esperamos una respuesta, ayuda, alivio.​Algunos lamentamos pérdidas que parecen irreversibles.​Algunos cargamos con piedras que creemos inamovibles. 
	Este pasaje no promete que toda pérdida se revertirá como deseamos. Pero sí promete esto: la muerte no tiene la última palabra. 
	La vida no es algo que debamos fabricar ni crear con nuestro esfuerzo. Es algo que Dios nos da. 
	Y a menudo, no se trata de un regreso a la antigua normalidad, sino de un nuevo tipo de vida que antes no podríamos haber imaginado. 
	La esperanza que llega hasta el presente 
	La resurrección no se trata solo de lo que sucede después de la muerte. Se trata de cómo la vida irrumpe en el presente. 
	Aquí es donde la historia de Joni Eareckson vuelve a conectar. Su parálisis no se revirtió. Pero su vida no había terminado. Dios no eliminó su sufrimiento, pero Dios estuvo con ella en él y trajo vida donde antes reinaba la desesperación. 
	Esto no es una fórmula. Es un testimonio. 
	La vida de resurrección se ve diferente en distintos cuerpos e historias. Pero siempre lleva la misma marca: una esperanza que no depende de las circunstancias. 
	Porque en Jesús, Dios entra en la muerte y da la vida. 
	Puesto que esta es la vida que Dios da, no se limita a nosotros. Cuando Dios nos llama a salir de la muerte, también nos envía de vuelta al mundo como personas que saben de dónde viene la vida. Empezamos a observar las tumbas que nos rodean, no para repararlas, sino para estar cerca de ellas con esperanza. 
	Nos acercamos al sufrimiento, como lo hizo Jesús. Escuchamos con más atención. Nos presentamos con más paciencia. Nos negamos a renunciar a personas o lugares que el mundo ha dado por terminados. Así es como podemos participar en la misión de Dios. No llevamos la vida en nuestras manos; damos testimonio de la vida que Dios ya está dando. Confiamos en que la misma voz que llamó a Lázaro aún habla hoy con amor, presencia y misericordia. 
	La promesa que mantenemos 
	La historia de Lázaro termina con muchos creyentes y otros conspirando para matar a Jesús. Pero para quienes están cansados, afligidos o temerosos, esta historia ofrece algo firme. 
	Dios no nos abandona en la tumba.​Dios no nos pide que salgamos.​Dios entra.​Dios nos llama.​Dios da vida. 
	El Padre envía.​El Hijo entra.​El Espíritu levanta. 
	Y esa es la promesa que mantenemos. 
	Así que, dondequiera que te encuentres hoy —esperando, lamentando, esperando, dudando— escucha esta buena noticia nuevamente: 
	Dios entra en la muerte y da vida. 
	No solo algún día.​Sino de verdad.​Incluso ahora. 
	Amén. 
	 
	 
	Preguntas para conversar en grupos pequeños 

	●​¿En qué momento de tu vida sientes que estás cerca de una “tumba” en este momento, un lugar que parece cerrado, demorado o sin esperanza, y qué significó escuchar que Dios entra en la muerte y da vida? 
	●​El sermón enfatizó que Lázaro no hace nada para ganarse la vida; simplemente la recibe. ¿Dónde percibes presión en tu vida para lograr, mejorar o demostrar tu valía, y cómo sería recibir la vida en cambio? 
	●​Jesús llora antes de resucitar a Lázaro. ¿Cómo influye esto en tu percepción de la presencia de Dios en el dolor o en las oraciones sin respuesta? 
	●​El sermón describió la misión como dar testimonio de la vida que Dios ya da, no como arreglar a los demás. ¿Dónde podrías sentir una invitación a mostrarte con presencia, paciencia o esperanza en los lugares o relaciones que te rodean? 
	Sermón del 29 de marzo de 2026 - Domingo de la pasión de Cristo 
	Recordatorio: El Leccionario Común Revisado nos lleva por la lectura de toda la Biblia en tres años. El siguiente párrafo de reflexión tiene como objetivo mostrar cómo se conectan las cuatro selecciones del Leccionario Común Revisado para esta semana y ayudar al predicador a preparar el sermón. No está previsto que se incluya en el sermón 
	Este Domingo de la Pasión de Cristo, comenzamos la Semana Santa recordando el viaje de Jesús hacia la cruz. Un camino de amor, compasión y obediencia, a pesar del sufrimiento y la muerte. 
	 
	En el Salmo 31, encontramos un eco de los sentimientos de Jesús: angustia, abandono y dolor. Pero también encontramos su confianza inquebrantable en el Padre. Como dice el salmo, "En ti, Señor, me he refugiado" (Salmo 31:1). 
	 
	La Semana Santa nos recuerda que el sufrimiento no es el final de la historia. Jesús, con su sacrificio, ha vencido al pecado y a la muerte. Su reino triunfa sobre el mal, y su amor nos llama a seguirlo. 
	 
	¿Qué pasos de humildad y compasión te está llamando Jesús a dar esta Semana Santa? 
	Salmo 31:9–16 • Isaías 50:4–9a • Filipenses 2:5–11 • Mateo 27:11–54 
	El tema de hoy es Dios nos rescata del mal. Para nuestro salmo de llamado a la adoración, tenemos una oración confiada por la misericordia de Dios, para que el Señor libere a quien pone su confianza en Él. Nuestra lectura del Antiguo Testamento de Isaías enfatiza la determinación del siervo sufriente que espera la vindicación de Dios. Vemos la vindicación de Dios en nuestra lectura de Filipenses, donde Jesús es exaltado sobre todo nombre. El texto del Evangelio de Mateo relata una parte de la narración de la pasión que incluye el juicio y la crucifixión de Jesús y concluye con la afirmación de fe de un centurión. 
	Sermón: Dios nos rescata del mal 
	Mateo 27:11–54 NVI  


	El Domingo de la Pasión es el día en que nos detenemos y recordamos la historia del sufrimiento y la muerte de Jesús. Recordamos la crucifixión, cuando Jesús fue condenado a muerte en la cruz. El Domingo de la Pasión señala el momento en que el Hijo de Dios entró en nuestro mundo, en el tiempo real y en la historia real. Lo cambia todo para nosotros. Dios nos rescata del mal. 
	Esto no es un cuento de hadas. Ocurrió en un mundo lleno de gobiernos, ejércitos, multitudes y gente común. Jesús llegó a ese mundo con una misión de amor del Padre. Vino a traer salvación: rescate, sanación, perdón y nueva vida. Vino para acercarse a nosotros y para acercarnos a él. 
	Al leer la historia de la cruz de Mateo, vemos dos maneras muy diferentes de ser humano o de vivir. Podemos llamarlas luz y oscuridad. 
	Al comparar la luz y la oscuridad en esta historia de Mateo 27, se ve el contraste con mucha claridad. Vemos la oscuridad moldeada por el miedo, el orgullo, la injusticia y la violencia. Vemos la luz moldeada por el amor, la verdad, la humildad y la gracia. 
	Es bueno detenerse y explicar que, en este caso, cuando hablamos de luz y oscuridad, nos referimos al bien y al mal: la luz como símbolo de Dios y su bondad. La oscuridad como símbolo del mal y el pecado. 
	Usamos la oscuridad para referirnos a la ceguera ante Dios y ante nosotros mismos. Cuando desconocemos quiénes somos, esta ceguera resulta en todo tipo de distorsiones y daños. Perdemos el objetivo de la bondad y la plenitud que Dios quiso para nosotros. Al errar en el blanco lo llamamos pecado. 
	No decimos que la oscuridad de la noche sea mala. Dios creó el día y la noche y los llamó buenos. El ciclo diario de la noche, con su oscuridad, es importante para el descanso y la renovación. 
	La mayoría de la gente sabe que las plantas necesitan luz solar para crecer. Pero ¿sabías que algunas flores no florecen sin suficiente oscuridad? Una orquídea es una de esas flores; necesita tiempo en completa oscuridad para florecer. La oscuridad de la noche no es mala. 
	 
	 
	Así, en nuestra historia de hoy, vemos una imagen clara de la Trinidad: Dios, que es tres en uno: Padre, Hijo y Espíritu. Vemos a la Luz del mundo, Jesús, crucificado. Fortalecido por el Espíritu Santo, Jesús sigue caminando en silenciosa obediencia a su Padre. Dios nos rescata del mal. 
	Leamos la historia. (Lee o pide a alguien que lea Mateo 27:11–54 NVI ahora o durante la lectura de las Escrituras del servicio). 
	11 Mientras tanto, Jesús compareció ante el gobernador; este le preguntó: 
	—¿Eres tú el rey de los judíos? 
	—Tú mismo lo dices —respondió Jesús. 
	12 Al ser acusado por los jefes de los sacerdotes y por los líderes religiosos, Jesús no contestó nada. 
	13 —¿No oyes lo que declaran contra ti? —dijo Pilato. 
	14 Pero Jesús no contestó ni a una sola acusación, por lo que el gobernador se llenó de asombro. 
	15 Ahora bien, durante la fiesta el gobernador acostumbraba a soltar un preso que la gente escogiera. 16 Tenían un preso famoso llamado Jesús Barrabás. 17 Así que, cuando se reunió la multitud, Pilato preguntó: 
	—¿A quién quieren que suelte: a Jesús Barrabás o a Jesús, al que llaman Cristo? 
	18 Pilato sabía que habían entregado a Jesús por envidia. 
	19 Mientras Pilato estaba sentado en el tribunal, su esposa le envió el siguiente recado: «No te metas con ese justo, pues, por causa de él, hoy he sufrido mucho en un sueño». 
	20 Pero los jefes de los sacerdotes y los líderes religiosos persuadieron a la multitud para que pidiera a Pilato soltar a Barrabás y ejecutar a Jesús. 
	21 —¿A cuál de los dos quieren que suelte? —preguntó el gobernador. 
	—A Barrabás —dijeron ellos. 
	22 —¿Y qué voy a hacer con Jesús, al que llaman Cristo? —preguntó Pilato. 
	—¡Crucifícalo! —respondieron todos. 
	23 Pero él dijo: 
	—¿Por qué? ¿Qué crimen ha cometido? 
	Pero ellos gritaban aún más fuerte: 
	—¡Crucifícalo! 
	24 Cuando Pilato vio que no conseguía nada, sino que más bien se estaba formando un tumulto, pidió agua y se lavó las manos delante de la gente. 
	—Soy inocente de la muerte de este hombre —dijo—. ¡Allá ustedes! 
	25 —¡Que la culpa de su muerte caiga sobre nosotros y sobre nuestros hijos! —contestó todo el pueblo. 
	26 Entonces soltó a Barrabás; pero a Jesús lo mandó azotar y lo entregó para que lo crucificaran. 
	27 Los soldados del gobernador llevaron a Jesús al palacio[c] y reunieron a toda la tropa alrededor de él. 28 Le quitaron la ropa y le pusieron un manto color escarlata. 29 Luego trenzaron una corona de espinas y se la colocaron en la cabeza; en la mano derecha le pusieron una vara. Arrodillándose delante de él, se burlaban diciendo: 
	—¡Viva el rey de los judíos! 
	30 También lo escupían y con la vara golpeaban su cabeza. 31 Después de burlarse de él, le quitaron el manto, le pusieron su propia ropa y se lo llevaron para crucificarlo. 
	32 Al salir, encontraron a un hombre de Cirene que se llamaba Simón y lo obligaron a llevar la cruz. 33 Llegaron a un lugar llamado Gólgota, que significa «Lugar de la Calavera». 34 Allí dieron a Jesús vino mezclado con hiel; pero después de probarlo, se negó a beberlo. 35 Lo crucificaron y repartieron su ropa, echando suertes.[d] 36 Y se sentaron a vigilarlo. 37 Encima de su cabeza pusieron por escrito la causa de su condena: 
	ESTE ES JESÚS, EL REY DE LOS JUDÍOS. 
	38 Con él crucificaron a dos bandidos, uno a su derecha y otro a su izquierda. 39 Los que pasaban meneaban la cabeza y blasfemaban contra él: 
	40 —Tú que destruyes el Templo y en tres días lo reconstruyes, ¡sálvate a ti mismo! Si eres el Hijo de Dios, ¡baja de la cruz! 
	41 De la misma manera, se burlaban de él los jefes de los sacerdotes, junto con los maestros de la Ley y los líderes religiosos. 
	42 —Salvó a otros —decían—, ¡pero no puede salvarse a sí mismo! ¡Y es el rey de Israel! Que baje ahora de la cruz y así creeremos en él. 43 Él confía en Dios; pues que lo libre Dios ahora, si de veras lo quiere. ¿Acaso no dijo: “Yo soy el Hijo de Dios”? 
	44 Así también lo insultaban los bandidos que estaban crucificados con él. 
	Muerte de Jesús 

	45 Desde el mediodía y hasta las tres de la tarde[f] toda la tierra quedó en oscuridad. 46 Como a las tres de la tarde,[g] Jesús gritó con fuerza: 
	—Elí, Elí,[h] ¿lema sabactani? —que significa “Dios mío, Dios mío, ¿por qué me has abandonado?”. 
	47 Cuando lo oyeron, algunos de los que estaban allí dijeron: 
	—Está llamando a Elías. 
	48 Al instante uno de ellos corrió en busca de una esponja. La empapó en vinagre, la puso en una vara y se la ofreció a Jesús para que bebiera. 49 Los demás decían: 
	—Déjalo, a ver si viene Elías a salvarlo. 
	50 Entonces Jesús volvió a gritar con fuerza y entregó su espíritu. 
	51 En ese momento, la cortina del santuario del Templo se rasgó en dos, de arriba a abajo. La tierra tembló y se partieron las rocas. 52 Se abrieron los sepulcros y muchos creyentes que habían muerto resucitaron. 53 Salieron de los sepulcros y, después de la resurrección de Jesús, entraron en la ciudad santa y se aparecieron a muchos. 
	54 Cuando el centurión y los que con él estaban custodiando a Jesús vieron el terremoto y todo lo que había sucedido, quedaron aterrados y exclamaron: 
	—¡Verdaderamente este era el Hijo de Dios! 
	Mateo 27:11–54 NVI 
	Reflexionando sobre la historia 
	Cada parte de esta historia revela algo sobre el corazón de Dios y cuánto necesitamos que Dios nos rescate del mal y de la oscuridad. 
	Mateo 27 describe la muerte de Jesús en la cruz y es una parte crucial de la historia de cómo Dios nos salva. A veces, la gente habla de la acción salvadora de Dios en el mundo con frases como: "El amor triunfa". O "El mal nunca triunfa". Cuando hablamos de la salvación en términos de ganar o perder, puede dar la impresión de una competencia o una batalla entre un bando y el otro. 
	Nos arriesgamos a parecer que la oscuridad, el mal, el poder del pecado y la muerte son un oponente igual y digno de Dios. Dios contra el mal. La luz contra la oscuridad. De un lado está la luz; del otro, la oscuridad. ¿Quién ganará? 
	Seamos claros. Cuando Jesús vino y despojó a la muerte y al pecado de su poder, no fue una competencia. Fue una misión de rescate . La oscuridad nunca tuvo oportunidad. 
	Esto no fue como una competición deportiva donde todos están en vilo preguntándose qué equipo ganará, como si cruzáramos los dedos esperando que gane el equipo bueno. ¡No! 
	Dios y su bondad siempre han existido. La luz surgió primero como la forma original de existir de la humanidad. Es la realidad. La luz es el lado correcto, la intención y la voluntad originales de Dios para nosotros. 
	Sólo más tarde la oscuridad entró en el mundo en forma de pecado, odio, egoísmo, avaricia y desconfianza en Dios. La oscuridad es al revés; es la irrealidad. 
	Así que, cuando Jesús nos salvó, nos estaba recreando. Jesús, la verdadera Luz del mundo, restaura lo que siempre ha sido verdad. La creación de Dios está destinada a vivir en la luz. 
	Jesús vino a rescatarnos y a traernos a una nueva creación. Jesús no vino a luchar contra la oscuridad. ¡Pero eso no significa que fuera fácil! Jesús es completamente Dios y completamente humano, y resistió la oscuridad como ser humano . Su cuerpo humano real fue golpeado y herido. Sangró sangre real. Su último aliento escapó de sus pulmones auténticos, físicos. 
	Dios, al salvarnos, nunca fue una competencia de ganadores y perdedores. Fue un Creador que rescató su creación de la oscuridad, trayendo la recreación. Restauró la creación a su bondad original. Dios nos rescata del mal. 
	Cada grupo en la historia de Mateo 27 muestra una parte del corazón humano que está ciega y en tinieblas. Probablemente podamos vernos reflejados en ellos. Todos somos parte de la oscuridad de la que Jesús vino a salvarnos. Nosotros también necesitamos que Jesús nos rescate. 
	Los líderes religiosos están dispuestos a tergiversar la verdad para mantener el control. Incitan a la violencia. Usan mentiras, manipulación y miedo para conmover a la multitud. 
	Pilato, el funcionario del gobierno, parece saber que Jesús es inocente. Sin embargo, se niega a hacer lo correcto. 
	La multitud grita: «Que su sangre caiga sobre nosotros y sobre nuestros hijos». Esas palabras suenan aterradoras, pero Jesús ya ha dicho que su sangre es derramada «para el perdón de los pecados». La multitud pide juicio, pero Jesús concede misericordia. Ese es el corazón del evangelio. Una y otra vez, Jesús concede gracia a quienes no la piden ni pueden ganársela. 
	Vemos a los soldados burlarse de Jesús, golpearlo y disfrazarlo de falso rey. Sus acciones demuestran hasta dónde puede llegar la crueldad humana. 
	En el centro de todo está Jesús. Permanece en silencio. Permanece firme. Permanece fiel. Había enfrentado tentaciones anteriormente en su ministerio. Fue tentado a usar el poder, a evitar el sufrimiento y a demostrar su valía mediante demostraciones de fuerza. Ahora esas mismas tentaciones regresan a través de las voces que lo rodean: "¡Sálvate!" "¡Baja de la cruz!" "Si eres el Hijo de Dios..." 
	Pero Jesús se niega. Absorbe cada palabra cruel sin dar nada a cambio. Deja que lo peor de la humanidad caiga sobre él para romper su poder para siempre. 
	Él no se salvará a sí mismo, porque vino a salvarnos. No bajará, porque su misión es elevarnos. Nos eleva a su vida con el Padre, por el Espíritu. Dios nos rescata del mal. 
	Jesús es la única persona en esta historia que se mantiene fiel. No discute. No se defiende. Sigue el camino del Padre con firmeza. Y mientras camina hacia la cruz, algo misterioso y poderoso sucede. Extrae todo el mal del mundo (todo el odio, todo el miedo, toda la crueldad) para destruirlo con su amor. Mientras toda esa maldad y oscuridad se alza a su alrededor, él no devuelve la oscuridad. La absorbe y la lleva a la cruz. 
	Y esa es una buena noticia para nosotros. Jesús expone todo el mal que se opone a él y, al mismo tiempo, nos acerca a la luz y la vida que comparte con el Padre y el Espíritu. Su camino a la cruz expone lo que está mal en el mundo y en nuestros corazones, y luego su muerte quebranta su poder. 
	Hay un pequeño detalle en la historia que nos ayuda a comprender el amor de Jesús. Los soldados mojan una esponja en vino y la llevan hacia Jesús en un palo. Hay una imagen sencilla aquí. Jesús absorbe la crueldad de todos los que lo rodean. Absorbe el odio y el miedo que le infundimos. En cierto modo, él mismo se convierte en esa esponja: absorbe toda nuestra amargura, absorbe todos nuestros pecados, lleva consigo cada gota de nuestro quebrantamiento. Lo hace no para aplastarnos, sino para liberarnos. 
	Entonces Jesús lleva toda esa oscuridad a la cruz. Al morir, es como si exprimiera esa esponja y derramara el poder del pecado y la muerte en la tumba. Nada queda. Nada lo retiene. Su muerte se convierte en la muerte de todo lo que nos mantiene cautivos. Jesús rompió el poder del pecado y la muerte. Dios nos rescata del mal. 
	A las tres en punto, Jesús clama con las palabras del Salmo 22 : «Dios mío, Dios mío, ¿por qué me has abandonado?». Estas palabras muestran que Jesús entra en el sufrimiento humano más profundo. Abraza la cruz como quien camina voluntariamente hacia el lugar de la necesidad humana más profunda. En su grito de abandono, se une a cada persona que alguna vez se ha sentido abandonada. Sabe lo que se siente cuando Dios parece callar. Conoce el peso de la soledad. Conoce el dolor del abandono. Pero incluso en este grito, Jesús confía en el Padre. Se mantiene fiel hasta el final. 
	Cuando Jesús muere, la creación responde. El velo del templo se rasga de arriba abajo. La tierra tiembla. Las rocas se parten. Las tumbas se abren y la gente se levanta. Estas señales muestran que la muerte de Jesús no es una tragedia más. Es el punto de inflexión de la historia. El poder de las tinieblas se tambalea. El viejo orden del mal se desmorona. Una nueva creación está comenzando. 
	Incluso el centurión romano, un soldado endurecido, ve lo que está sucediendo y dice: “Verdaderamente este hombre era Hijo de Dios”. Ve algo en la muerte de Jesús que revela la verdad. 
	Matar a Jesús en la cruz tenía la intención de hacer el mal, pero se convierte en lo que Dios usa para el bien. 
	Esta no es solo una historia del pasado. Es una historia que moldea nuestras vidas hoy. Jesús todavía nos aleja de las vidas en tinieblas que construimos sobre el miedo y el orgullo. Todavía nos saca de la vergüenza y el pecado. Dios nos rescata del mal. 
	Y él todavía nos atrae a una vida donde nos unimos a su misión de sanar el mundo. Jesús nos invita a unirnos a él de maneras sencillas y cotidianas. Podemos reflejar la luz de Dios mediante la bondad, la escucha y el perdón. Podemos elegir la paz en lugar de la ira, apoyar a quienes sufren y trabajar por la justicia. 
	La cruz no solo nos salva; nos envía. Nos envía al mundo como personas moldeadas por el amor de Jesús. Entonces participamos con Dios mientras él rescata al mundo del mal. 
	Dios nos rescata del mal. Amén. 
	 
	Preguntas para conversar en grupos pequeños 

	●​Al pensar en el relato de la pasión que Mateo hace, ¿qué palabras se te ocurren que reflejen la naturaleza malvada y pecaminosa que Dios está sacando a la luz para destruirla? Por ejemplo: avaricia, celos, manipulación, violencia, coerción. Ahora, analiza qué significa que Dios quiera sacar estas cosas de nosotros para destruirlas. ¿Cómo será la vida cuando todos estos rasgos malignos sean destruidos? 
	●​¿Qué es lo más difícil de entender de la narrativa de la Pasión? 
	●​¿Qué es lo más esperanzador de la narrativa de la Pasión? 
	●​¿Te ayudó la metáfora de Jesús como esponja a comprender mejor lo que hacía Jesús en su camino a la cruz? Analízalo. 
	 
	 
	 
	 

