Capacitador Sermones CGI @
Sermones para febrero 2026

Sermon del 1 de febrero de 2026 1

Sermon del 8 de febrero de 2026 17
Sermon del 15 de febrero de 2026 32
Sermon del 22 de febrero de 2026 45

Sermodn del 1 de febrero de 2026 — Cuarto domingo
después de Epifania INICIO

Recordatorio: El Leccionario Comun Revisado nos lleva por la lectura de toda la Biblia en tres afios. El siguiente
parrafo de reflexion tiene como objetivo mostrar cdmo se conectan las cuatro selecciones del Leccionario Comun
Revisado para esta semana y ayudar al predicador a preparar el sermén. No esta previsto que se incluya en el
sermon.

Reflexion: El Salmo 15 nos coloca frente a una pregunta esencial:
écquién puede habitar en la presencia de Dios? El salmista
responde describiendo una vida integra, justa y fiel, un retrato
tan hermoso como inalcanzable cuando lo examinamos con
honestidad. Al leernos en ese espejo, descubrimos que no somos
ese “quiéen”.




Sin embargo, la Escritura no nos deja en la exclusion, sino que
nos conduce a Cristo, el Unico que encarna plenamente lo que el
salmo exige.

JesUs es la respuesta viva al Salmo 15, El permanece en la
presencia del Padre y, por gracia, nos lleva con El. Asi, la
pregunta que parecia cerrarnos el paso se convierte en una
invitacion, no basada en nuestro mérito, sino en su amor, para
permanecer firmes y gozosos en la presencia de Dios.

Miqueas 6:1-8 » Salmo 15:1-5 « 1 Corintios 1:18-31 « Mateo 5:1-12

Este domingo, continuamos en el tiempo de Epifania, un
momento en el que Jesus se revela no solo en gloria, sino con
una gracia sorprendente. Nuestro tema esta semana es senalar
hacia el camino de la cruz. El profeta Miqueas hace eco del
antiguo llamado de Dios a su pueblo. Dios nos llama no a una
religién vacia ni un ritual imponente, sino a una vida de justicia,
bondad y humildad con Dios. El salmista describe al tipo de
persona que puede morar con Dios: alguien que dice la verdad,
protege a los vulnerables y actua con integridad. Pablo recuerda
a la Iglesia de Corinto que Dios revela su poder, no a través de la
sabiduria o la fuerza mundanas. Mas bien, Dios revela su poder a
través de la locura de la cruz, donde Cristo se humillé para traer
la salvacién. Y en el Evangelio de Mateo, Jesus comienza el
Sermon del Monte proclamando bendiciones. Estas bendiciones
no son para los poderosos, sino para los pobres de espiritu, los
que lloran, los mansos y los que buscan la paz. Estas lecturas nos
desafian a reconsiderar cémo es la verdadera grandeza. Dios


https://www.biblegateway.com/passage/?search=Miqueas%206%3A1%E2%80%938&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Salmo%2015%3A1%E2%80%935&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=1%20Corintios%201%3A18%E2%80%9331&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%205%3A1%E2%80%9312&version=NVI

nos llama a vivir nuestra fe de una manera que refleje el amor
contracultural y cruciforme de Cristo en el mundo.

Senalando hacia el Camino a la Cruz (Via Crucis)
1 Corintios 1:18-31 NVI

(Lee o pidele a alguien que lea el pasaje del sermon).

18 Me explico: El mensaje de la cruz es una locura para los que se
pierden; en cambio, para los que se salvan, es decir, para
nosotros, este mensaje es el poder de Dios. 19 Pues esta escrito:
«Destruireé la sabiduria de los sabios; frustrare la inteligencia de
los inteligentes». 20 ¢ Donde esta el sabio? ¢Donde el erudito?
¢Donde el filosofo de esta época? ¢No ha convertido Dios en
locura la sabiduria de este mundo? 21 Ya que Dios, en su sabio
designio, dispuso que el mundo no lo conociera mediante la
sabiduria humana, tuvo a bien salvar, mediante la locura de la
predicacién, a los que creen. 22 Los judios piden senales y los
que no son judios buscan sabiduria, 23 mientras que nosotros
predicamos a Cristo crucificado. Este mensaje es motivo de
tropiezo para los judios y es locura para los no judios, 24 pero
para los que Dios ha llamado, sean judios o no sean, Cristo es el
poder de Dios y la sabiduria de Dios. 25 Pues la locura de Dios es
mds sabia que la sabiduria humana y la debilidad de Dios es
mds fuerte que la fuerza humana. 26 Hermanos, consideren su
propio llamamiento: no muchos de ustedes son sabios, segun
criterios meramente humanos; tampoco son muchos los
poderosos ni muchos los de noble cuna. 27 Pero Dios escogio lo

tonto del mundo para avergonzar a los sabios, y escogio lo débil
3


https://www.biblegateway.com/passage/?search=1%20Corintios%201%3A18%E2%80%9331&version=NVI

del mundo para avergonzar a los poderosos. 28 También escogid
Dios lo mds bajo y despreciado, y lo que no es nada, para anular
lo que es, 29 a fin de que en su presencia nadie pueda jactarse.
30 Pero gracias a €l ustedes estdn unidos en Cristo Jesus, a
quien Dios ha hecho nuestra sabiduria, justificacion,
santificacion y redencion; 31 para que, como esta escrito: «Si
alguien ha de gloriarse, que se glorie en el Sefor».

Introduccion: Modas, fama y la buasqueda de la sabiduria

Cada generacion tiene sus tendencias. Quizds recuerdes los
pantalones de campana, el peinado estilo “Afro”, las
plataformas, el heavy metal o los aerobics. Quizas recuerdes
cuando todos pensdbamos que la leche de avena o la de
almendra salvarian al mundo, o Ultimamente el bicarbonato es
la solucion a todos los problemas de salud conocidos por la
humanidad.

Las modas son divertidas porque son universales. Prometen el
cambio que deseamos: mejor salud, mejor apariencia, mejor
calidad de vida. Pero, como cualquier cosa nueva y atractiva,
pasan de moda. Andy Warhol dijo que todos estos tendrian
quince minutos de fama. Eso podria ser mucho tiempo en el
mundo actual de videos virales de 10 segundos.

Ni siquiera la Iglesia es inmune a las tendencias. Nos
entusiasman nuevos libros, nuevos estilos de adoracion, nuevos
movimientos, nuevas claves para el éxito. Algunas de estas
cosas son buenas, otras son solo ruido. Pero bajo todas ellas
yace el mismo impulso humano: queremos estar bien y vivir una
buena vida. Queremos pertenecer. Queremos ser importantes.



El apostol Pablo conocia bien ese impulso. La iglesia a la que
escribia en Corinto estaba envuelta en su propio torbellino
cultural. Corinto era una ciudad adicta a la inteligencia, la
relevancia y la admiracion.

Y en medio de ese torbellino, Pablo escribe sobre algo que
parecia absurdo y poco popular. Escribe sobre un Dios
crucificado.

El mensaje de la cruz es una locura para los que se pierden; en
cambio, para los que se salvan, es decir, para nosotros, este
mensaje es el poder de Dios. 1 Corintios 1:18 NVI

La ciudad de Corinto: donde todo era nuevo y nada
perduraba

Para comprender la iglesia de Corinto, es necesario comprender
la ciudad misma. Corinto era la definicion de ciudad emergente.
Reconstruida a partir de ruinas, prosperaba gracias al comercio
y rebosaba de abundancia de dinero e inversiones. Era “Las
Vegas” del mundo antiguo: un lugar de oportunidades, ambicién
y autopromocion.

Fildsofos y emprendedores religiosos acudian en masa para
difundir sus ideas. Uno podia saciarse con la nueva "sabiduria”


https://www.biblegateway.com/passage/?search=1%20Corintios%201%3A18&version=NVI

que fuera tendencia en esa temporada. Todos buscaban sonar
profundos, parecer iluminados y conseguir seguidores.
Podriamos llamarla la version del primer siglo de las redes
sociales. La gente cambiaba de opiniones constantemente,
debatia sin parar, promocionaba su propia brillantez y
preservaba su honor.

Asi que, cuando Pablo predica a Cristo crucificado en esta
ciudad de ganadores y gente que se esfuerza por alcanzar la
cima, su mensaje suena a disparate. La crucifixién era la
maxima sefnal del fracaso. Era la forma en que Roma decia:
«Esta persona no importax».

Los corintios ansiaban éxito, sofisticacion y estatus. Y Pablo les
dio una cruz.

La locura de la cruz

Detengdmonos y recordemos lo que realmente era la cruz.

No era una joya. No era arte. Era la herramienta de ejecucion
estatal: publica, brutal, humillante. Estaba disefiada no solo para
matar, sino para avergonzar. Nunca se hablaba de la cruz en
publico.

Y, sin embargo, Pablo no puede dejar de hablar de ello.
Repetidamente, centra el evangelio no en los milagros ni las
ensenanzas de Jesus, sino en la cruz.

¢Por qué? Porque la cruz es donde Dios revela quién es.

25 Pues la locura de Dios es mds sabia que la sabiduria humana
y la debilidad de Dios es mds fuerte que la fuerza humana. 1
Corintios 1:25 NVI


https://www.biblegateway.com/passage/?search=1%20Corintios%201%3A25&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=1%20Corintios%201%3A25&version=NVI

Esa frase lo pone todo patas arriba. Pablo no solo dice que Dios
nos supera en inteligencia; dice que el amor de Dios parece
una locura para un mundo adicto al poder.

Cuando miramos a Jesus en la cruz, vemos a un Dios que gana
al perder, que gobierna sirviendo, que vence al morir. Esto no es
una filosofia ingeniosa. No es una moda. Es una revelacion.

La cruz no es nuestra idea de Dios; es la autorrevelacion de
Dios . Es lo que sucede cuando el amor divino penetra el pecado
humano y se niega a tomar represalias o desquitarse. Es el amor
de la Trinidad expuesto en la historia humana: el Padre enviando
al Hijo, el Hijo ofreciendose a si mismo, el Espiritu sosteniéndolo
en la obediencia.

En otras palabras: la cruz es la imagen del Dios trino cuando
salva al mundo. (Por cierto, cuando usamos la palabra «trino»
para describir a Dios, significa que consiste en tres en uno).

La iniciativa de Dios: El poder que surge de la debilidad

Pablo dice:

21 Ya que Dios, en su sabio designio, dispuso que el mundo no lo
conociera mediante la sabiduria humana, tuvo a bien salvar,
mediante la locura de la predicacion, a los que creen.

1 Corintios 1:21 NVI

Observemos el sujeto del verbo: Dios dispuso.

Es Dios quien decide. Dios salva. Dios elige. Dios actua. El
evangelio no es una nueva perspectiva humana. No es un plan
de superacion espiritual. Es Dios tomando la iniciativa para
rescatarnos de los sistemas que hemos construido en torno al
orgullo y el control.


https://www.biblegateway.com/passage/?search=1%20Corintios%201%3A21&version=NVI

En la cruz, Dios se niega a seguir nuestras reglas de éxito.
Socava la lIégica del imperio, la I6dgica de la dominacioén, la
logica del honor y la verguenza, y la logica de ganadores y
perdedores. En Cristo, el poder de Dios se manifiesta no
aplastando a otros, sino sanando sus heridas.

La Encarnacion (el Hijo eterno, haciéndose hombre) alcanza su
climax en la cruz. Aquel que cred el universo se convierte en
aquel que es crucificado por él. El Dios infinito decidio limitarse
a amarnos desde nuestra fragilidad.

Por eso Pablo puede decir que «la debilidad de Dios es mas
fuerte que la fuerza humana». Lo que parece una derrota es en
realidad una victoria divina. Es un amor mas fuerte que el odio,
un perdon mas fuerte que la violencia, una vida mas fuerte que
la muerte.

Senalando el Camino a la Cruz (Via Crucis)
Entonces, ¢qué significa testificar o senalar el camino a la
cruz?

Para Pablo, significa vivir como personas cuya identidad entera
ha sido redefinida por el amor crucificado de Jesus.

En Corinto, todos intentaban ascender social, intelectual y
religiosamente. Pero Pablo dice que Dios invierte la escalera:

27 Pero Dios escogié lo tonto del mundo para avergonzar a los
sabios, y escogid lo débil del mundo para avergonzar a los
poderosos. 28 También escogié Dios lo mds bajo y despreciado,



y lo que no es nada, para anular lo que es, 29 a fin de que en su
presencia nadie pueda jactarse. 1 Corintios 1:27-29 NVI

Cuando vivimos segun el camino de la cruz, dejamos de
jactarnos de nosotros mismos y comenzamos a jactarnos en
Dios. Eso no significa que glorifiquemos el sufrimiento ni que
idealicemos la debilidad. Significa que aprendemos a ver la
presencia de Dios donde el mundo menos la espera: en los
quebrantados, en lo cotidiano, en lo ignorado.

Senalar el camino de la cruz es dejar que nuestras vidas
apunten al amor que derrama la Trinidad. El Padre da al Hijo;
el Hijo se da a si mismo; el Espiritu da vida y consuelo. Todo el
movimiento de Dios es externo, sacrificial y relacional.

La Iglesia estd llamada a reflejar ese mismo movimiento: no
buscar el poder, sino servir; no dominar, sino amar; no escalar
mas alto, sino arrodillarse mas bajo.

Cuando la cruz confronta nuestra cultura

Los corintios estaban fascinados por la sabiduria y la retorica, o
los argumentos persuasivos. Querian un evangelio que
impresionara a la gente.

Hoy en dia, nuestra cultura no es muy diferente. Buscamos
relevancia, popularidad e influencia. Medimos el éxito por
numeros, alcance y "me gusta”. Incluso en el ministerio,
podemos caer en la trampa de pensar que cuanto mds grande y
mas fuerte, mejor.

Pero la cruz susurra una palabra diferente. Dice: Eres amado, no
porque tengas éxito, sino porque eres mio.


https://www.biblegateway.com/passage/?search=1%20Corintios%201%3A27-29&version=NVI

La cruz expone nuestros idolos, no solo los obvios como la
riqueza o la fama, sino también los mds sutiles como la
autosuficiencia, la razon humana, la astucia y el control. Nos
pregunta: ¢Confiards en la sabiduria de Dios incluso cuando
parezca insensata?

Eso significa presenciar o sefalar el camino de la cruz.
Significa confiar en que la obra redentora de Dios esta
ocurriendo incluso cuando el mundo la considera un fracaso.
Significa creer que el amor, y no el dominio, es el verdadero
poder que sana la creacion.

La Trinidad y la Cruz: El amor de Dios en movimiento
Retrocedamos un poco y veamos como la cruz revela al Dios
trino.

e El Padre no es un juez airado que exige un pago. Es
quien envia al Hijo por amor. «<Porque tanto amo Dios
al mundo que dio a su Hijo Unico» ( Juan 3:16 ).

e El Hijo no es victima de las circunstancias. El
voluntariamente asume nuestra condicion, diciendo:
«Nadie me la arrebata, sino que yo la entrego por mi
propia voluntad.» ( Juan 10:18 ).

e El Espiritu no estd ausente. El Espiritu es quien
capacita a Jesus para soportar el sufrimiento y quien
lo resucita de entre los muertos; el mismo Espiritu se
derrama sobre nosotros ( Romanos 8:11).

En la cruz, el amor eterno que siempre ha existido en la vida de
Dios irrumpe en el mundo. La Trinidad no es una teoria; es el
corazon palpitante del evangelio.

10


https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%203%3A16&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%2010%3A18&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Romanos%208%3A11&version=NVI

Cuando hablamos del poder de Dios, hablamos de ese amor: el
que arriesga todo para restablecer la comunion.

Asi pues, el mensaje de la cruz no es solamente que Jesus murio,
sino que Dios mismo entré en nuestra oscuridad y la llen6 de
vida divina.

La cruz y la Iglesia: una comunidad formada por la gracia

El problema de los corintios no era solo una mala teologia, sino
también una mala comunidad. Se dividian en facciones. «Yo sigo
a Pablo», «Yo sigo a Apolos», «Yo sigo a Cefas». Cada grupo se
creia superior.

¢La respuesta de Pablo? "¢Esta dividido Cristo?”

La cruz desmantela nuestras jerarquias. Nos pone en igualdad
de condiciones. Nadie esta por encima de otro porque todos
estamos bajo la misma misericordia.

En una cultura obsesionada con el estatus, la Iglesia estd
llamada a ser una comunidad de gracia. No una reunion de la
élite, sino una comunidad de los perdonados.

Pablo les recuerda a ellos y a nosotros quiénes somos:
Hermanos, consideren su propio llamamiento: no muchos de
ustedes son sabios, segun criterios meramente humanos;
tampoco son muchos los poderosos ni muchos los de noble cuna.
1 Corintios 1:26 NVI

No llegamos aqui por méritos. Lliegamos aqui por gracia. Lo que
pasa con confiar en los méritos es que podria caer en la
tentacion de creer que me he ganado todo lo bueno de la vida.

11


https://www.biblegateway.com/passage/?search=1%20Corintios%201%3A26%20&version=NVI

Asi, cuando veo sufrimiento o desgracia en otros, podria caer en
la tentacidén de creer que lo merecen.

La cruz configura un nuevo tipo de comunidad: un pueblo que
encarna la humildad y la generosidad del Dios trino. Esto es lo
que hace misional a la Iglesia: existimos no para llamar la
atencion, sino para revelar lo que Dios ha hecho y lo que estd
haciendo en Cristo.

La paradoja del poder

El mundo nos dice que el poder significa control, dominacion y

visibilidad. La cruz revela un poder diferente: el poder del amor
que cede, sufre y transforma.

Cuando Pablo dice: «Cristo es el poder de Dios y la sabiduria de
Dios», no estd siendo metaforico (versiculo 24). En la crucifixion
de Jesus, se revela la verdadera naturaleza del poder divino.

Por eso Pablo puede decir: “El que se gloria, gloriese en el
Senor”. Porque lo Unico de lo que vale la pena gloriarse es de lo
que Dios ha hecho a través de la debilidad del amor
ejemplificada por la cruz.

En la Iglesia, cada acto de servicio, cada gesto de compasion,
cada palabra de perddn es una pequena participacion en ese
mismo poder. Nos convertimos en testigos de la cruz no al ganar
discusiones, sino al vivir vidas cruciformes, vidas moldeadas por
el amor abnegado de Cristo.

La cruz como el fin de la jactancia

En el corazén del argumento de Pablo esta la destruccion de la
jactancia en uno mismo.

12



La jactancia es lo que sucede cuando intentamos definirnos al
margen de Dios. Es cuando creemos que nuestro valor depende
de nuestros logros, conocimiento o moralidad. La cruz acaba con
esa ilusion.

El Hijo de Dios cuelga alli despojado de todo aquello de lo que
normalmente nos jactamos: estatus, fuerza, éxito. Y, sin
embargo, en ese mismo despojo, la gloria de Dios brilla con mas
fuerza.

La Encarnacién significa que Dios no es demasiado orgulloso
como para entrar en nuestra fragilidad. La cruz significa que se
niega a dejarnos alli.

Asi que, cuando Pablo dice: «El que se glorie, gloriese en el
Senor», nos invita a la libertad. La cruz nos libera de la
autopromocion y la autoproteccion. La cruz declara: Ya eres
amado sin medida.

Un testigo moderno

Pocas voces modernas ilustran esto mejor que Henri Nouwen .
Sacerdote y profesor de renombre mundial que impartio clases
en Harvard y Yale. Poseia todo lo que Corinto habria admirado:
inteligencia, éxito y reconocimiento.

Y, sin embargo, ya mayor, dejo la academia para vivir en una
comunidad de L'Arche, un hogar para adultos con
discapacidades del desarrollo. Alli descubrido una sabiduria
diferente: la sabiduria del amor.

Una vez escribio:

“Cuando llegué a L'Arche, mi vida era un cansancio absoluto.
Pero Dios me dijo: «Te amo. Quiero abrazarte». Finalmente, Dios
tuvo la oportunidad de abrazarme de verdad y de poner sus
manos divinas sobre mi corazén a través de esta comunidad.”

13



En esa comunidad, a la gente no le importaban sus libros ni sus
credenciales. Lo amaban simplemente como Henri. Y en esa
sencillez, redescubrio el poder de la cruz: la locura del amor que
no espera nada y lo da todo.

El llamado misional: dar testimonio de Cristo crucificado
Cuando Pablo dice: “Proclamamos a Cristo crucificado”, estd
describiendo la misidon continua de la Iglesia.

Nuestra tarea no es impresionar al mundo con nuestra
inteligencia ni nuestra relevancia. Nuestra tarea es dar
testimonio: senalar al Dios que salva por el amor que sufre y
redime.

Este testimonio foma muchas formas:

e Mostrar compasion donde otros muestran desprecio u
odio

e Perdonar cuando otros toman represalias o buscan
venganza

e Estar del lado de los vulnerables en lugar de ponerse
del lado de los poderosos

e Ofrecer esperanza donde la desesperacion tiene la
ultima palabra.

Cada acto de amor cruciforme proclama el evangelio. Dar
testimonio del camino de la cruz es vivir como si la resurreccioén
fuera real, porque lo es.

Conclusion: Gloriemonos en el Senor
Pablo termina este pasaje senaldndonos la fuente de todo. La
fuente de tu vida estd en:

14



Cristo Jesus, a quien Dios ha hecho nuestra sabiduria,
justificacion, santificacion y redencion. 1 Corintios 1:30 NVI
Fijense de nuevo: él es la fuente.

No disenamos nuestra salvacion. No la obtuvimos por
razonamiento. La recibimos. En Jesucristo, Dios mismo se hizo
nuestra sabiduria, nuestra justicia, nuestra santificaciéony
nuestra redencion. Todo lo que importa ya nos ha sido dado.
La cruz no es una estrategia temporal; es el cardcter eterno de
Dios revelado.

Y asi, Pablo termina con esta bendicion de humildad y alegria:
“Si alguien ha de gloriarse, que se glorie en el Senor”

La invitacion

El evangelio no es una moda mas que se desvanecerd con la
llegada de otra. Es la realidad perdurable de un Dios que se hizo
humano, se apoderd de nuestro sufrimiento, cargd con nuestra
verguenza y la convirtié en gloria.

El camino de la cruz nunca estara de moda. Siempre le parecera
una locura al mundo. Pero para quienes han visto su poder, es la
sabiduria de Dios.

Asi que la invitacion de hoy es sencilla:

Vengan y vean. Vengan y vean el poder del amor que se
manifiesta como debilidad. Vengan y vean la sabiduria de Dios
que confunde a los orgullosos.

Vengan y vean al Cristo crucificado:

el Cordero que quita el pecado del mundo,
el Hijo que revela el corazon del Padre,

el Espiritu que renueva todas las cosas.

15


https://www.biblegateway.com/passage/?search=%201Corintios%201%3A30%20&version=NVI

Este es el camino de la cruz,

el camino de la vidaq,

el camino de la paz,

el camino del Dios trino que ha elegido salvar al mundo a través

del amor.

Que la Iglesia de Jesus nos muestre el camino de la cruz.
Ameén.

Preguntas para conversar en grupos pequenos
1. ¢ Por qué el evangelio parece “locura” o “debilidad” en un
mundo que valora el éxito, la fuerza y el estatus?

2. :Ver la cruz a través de la lente de la Trinidad cambia la
manera en que comprendes lo que alli ocurrié?

3. ¢Qué significa para nosotros senalar el camino de la cruz en
nuestras relaciones, lugares de trabajo o comunidad?

4.Dios eligio lo bajo y despreciado para avergonzar a los
orgullosos y unir a su pueblo. ¢ CoOmo influye la cruz en
nuestra manera de ver a los demds, especialmente a
aquellos que el mundo ignora?

INICIO

16



INICIO

Sermoén del 8 de febrero de 2026 — Quinto domingo
después de la Epifania

Recordatorio: El Leccionario Comun Revisado nos lleva por la lectura de toda la Biblia en tres afos. El siguiente
parrafo de reflexion tiene como objetivo mostrar cémo se conectan las cuatro selecciones del Leccionario Comun
Revisado para esta semana y ayudar al predicador a preparar el sermoén. No esta previsto que se incluya en el
sermon.

Reflexion: La fe cristiana no se sostiene en palabras elocuentes,
sino en una vida donde el amor de Dios se hace visible.

Como Pablo recuerda a los corintios, el evangelio no se anuncia
con sabiduria humana ni discursos persuasivos, sino con la
demostracion del poder del Espiritu. Mds que “decir bien”, somos
llamados a vivir desde la obra ya lograda de Cristo, confiando
no en nuestra capacidad para convencer, sino en la fidelidad de
Dios que cumple todas sus promesas en Jesus.

Cuando dejamos de apoyarnos en palabras vacias y vivimos con
autenticidad, nuestra vida se convierte en testimonio, y otros
pueden encontrarse con el Reino no solo a través de lo que
decimos, sino de lo que el amor de Cristo hace en nosotros.

Isaias 58:1-9a * Salmo 112:1-9 ¢ 1 Cor. 2:1-12 « Mateo 5:13-20

Al continuar la época de Epifania, nos centramos en la luz
revelada de Cristo, que se refleja en nosotros. Nuestro tema de
este domingo es la sorprendente luz de la bondad de Dios. La
luz de Dios brilla a través de la justicia, la generosidad y una

17


https://www.biblegateway.com/passage/?search=Isa%C3%ADas%2058%3A1%E2%80%939a&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Salmo%20112%3A1%E2%80%939&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=1%20Cor.%202%3A1%E2%80%9312&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%205%3A13%E2%80%9320&version=NVI

vida llena de poder por el Espiritu. El profeta Isaias nos recuerda
que la verdadera adoracion no se trata solo de rituales. La
verdadera adoracidon consiste en romper las ataduras de la
injusticia, compartir el pan con los hambrientos y reparar lo que
estd roto. La verdadera adoracion es la luz que brota como el
amanecer cuando el Senor sana. El salmista describe a los justos
como personas que se levantan en la oscuridad como la luz. Son
misericordiosos, generosos y firmes. Pablo escribe a los corintios
no con palabras altivas, sino con humildad y confianza en el
Espiritu, para que la fe se base en el poder de Dios, no en la
sabiduria humana. Y en el Evangelio de Mateo, Jesus llama a sus
seguidores la sal de la tierra y la luz del mundo; no ocultos, sino
visibles, que iluminan la bondad de Dios. Estas lecturas nos
recuerdan que el mundo no necesita una actuacion religiosa
centrada solo en el interior. El mundo necesita ser guiado hacia
la sorprendente luz de la bondad de Dios.

La sorprendente luz de la bondad de Dios
Mateo 5:13-16 NVI
(Lee o pidele a alguien que lea el pasaje del sermédn).

13 »Ustedes son la sal de la tierra. Pero si la sal pierde su sabor,
¢como lo recobrara? Ya no sirve para nada, sino para que la
gente la deseche y la pisotee. 14 »Ustedes son la luz del mundo.
Una ciudad en lo alto de una montana no puede esconderse. 15
Tampoco se enciende una [dmpara para cubrirla con una vasija.
Por el contrario, se pone en el candelero para que alumbre a
todos los que estdn en la casa. 16 Hagan brillar su luz delante de
todos, para que ellos puedan ver las buenas obras de ustedes y
alaben a su Padre que estd en los cielos.

18


https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%205%3A13-16%20&version=NVI

Introduccion: El regalo inesperado de la bondad

¢Alguna vez alguien te sorprendié con un pequerio gesto de
amabilidad que te cambid el dia por completo? Quizds un
desconocido te pago el café porque olvidaste la cartera. Quizds
un amigo aparecio en tu puerta justo cuando necesitabas
compainia.

Una vez lo experimenté cuando... (puedes insertar aqui tu propia
historia breve y personal: algo simple, auténtico y humano).

No fue grandioso. No llego a los titulares. Pero tuvo peso. Senti
que el mundo se habia iluminado, aunque solo fuera por un
instante.

La bondad hace eso. Abre una pequerna ventana a otra realidad:
un atisbo de la bondad de Dios que brilla en la vida cotidiana.
Hablemos de la sorprendente luz, de la bondad de Dios.

El “efecto dominé” de la bondad

Hay un dia en el calendario para celebrar precisamente esto: el
Dia de los Actos de Bondad inesperados, que se celebra cada 17
de febrero.

Sus origenes se remontan a la escritora californiana Anne
Herbert. En 1982, garabated una frase en un mantel individual

19



que con el tiempo daria la vuelta al mundo: «Practica la bondad
al azar y los actos de belleza sin sentido».

Esas pocas palabras dieron pie a un movimiento e incluso
inspiraron un libro infantil anos después. En 1995, se cred una
fundacion para animar a los activistas de Actos de Bondad
Inesperados a difundir la bondad dondequiera que vayan.

La ciencia confirma ahora lo que la fe ha proclamado desde
hace mucho tiempo: la bondad es poderosa. Es buena para el
mundo y para nuestras almas. Cuando practicamos la bondad,
algo ocurre en nuestro cuerpo. Se liberan hormonas como la
oxitocina y las endorfinas: nos sentimos mas felices, mas
tranquilos y mas sanos. El estrés disminuye; incluso la presion
arterial baja. Las personas que practican la bondad con
regularidad tienden a vivir vidas mas largas y saludables.

Es como si nuestro Creador hubiera creado nuestros cuerpos y
nuestras almas para que prosperaran gracias al amor. Entonces,
si la bondad es tan beneficiosa fisica, emocional y
espiritualmente, ¢por qué limitarla a actos aleatorios y
ocasionales?

Dios siempre ha sabido lo que la investigaciéon apenas ahora
estd descubriendo: que la bondad no es solo un buen hdbito; es
una forma de ser. Es un reflejo de quién es Dios.

Y en ninguna parte estd esta verdad mas clara que en las
palabras de Jesus en Mateo 5 .

20



El Sermodn del Monte: La bendicion antes del mandato

Los versiculos que escuchamos hoy provienen de lo que
llamamos el Sermon del Monte de Jesus, uno de los pasajes mas
amados vy, a la vez, mas desafiantes de las Escrituras.

Antes de decir: «Ustedes son la sal de la tierra» o «Ustedes son la
luz del mundo», Jesus bendice a sus oyentes. Dice:
«Bienaventurados los pobres de espiritu... bienaventurados los
misericordiosos... bienaventurados los pacificadores».

Jesus no empieza con exigencias. Empieza con bendiciones. Nos
revela quiénes ya somos en él antes de decirnos como vivir.

Asi que, cuando Jesus dice: «Ustedes son la sal de la tierra..
ustedes son la luz del mundo», no nos impone una carga. Nos
revela una identidad.

Jesus describe lo que sucede cuando la vida divina —la vida del
Dios trino— arraiga en el corazén humano. (Y «trino»
simplemente significa tres en uno).

Sal y Luz: Ordinarias, Necesarias, Transformadoras

Jesus podria haber elegido casi cualquier imagen para describir
a sus seguidores. No dijo: «Ustedes son el oro de la tierra» ni «las
joyas del mundo». Dijo: «Ustedes son la sal» y «Ustedes son la
luz».

Dos cosas cotidianas, pero ambas esenciales para la vida.

La sal conserva y realza el sabor. En la antiguedad, antes de la
refrigeracion, la sal era la Unica forma de evitar que los
alimentos se pudrieran. También se utilizaba en los sacrificios del
templo, seinal de pureza y alianza. La sal era un bien preciado. En
la antiguedad, también se utilizaba como moneda o dinero.

21



Ser sal, entonces, es llevar el poder preservador de la bondad de
Dios a la corrupcion del mundo, para sacar a relucir el verdadero
sabor de la vida tal como Dios lo quiso.

La luz , por otfro lado, revela y orienta. Sin luz, no podemos ver lo
real. A lo largo de las Escrituras, la luz es una de las metaforas
mds consistentes de la presencia de Dios:

El Senor es mi luz y mi salvacion; ¢a quién temeré? El Serior es el
baluarte de mi vida; ¢quién me asustara?. Salmo 27:1 NVI

Tu palabra es una ldmpara a mis pies; es una luz en mi sendero.
Salmo 119:105 NVI

En Jesus, esa metdafora se hace realidad: «Yo soy la luz del
mundo», dice en Juan 8:12.

Y luego, sorprendentemente, se vuelve a sus discipulos y dice:
«ustedes son la luz del mundo».Mateo 5:14-16

¢Ves lo que estd pasando aqui? La luz que pertenece a Dios
ahora brilla a través de las vidas humanas. El resplandor divino
reflejado en la creacioén, revelado en el Hijo encarnado, ahora
continua en quienes estan unidos a &l por el Espiritu.
Esta es la vida trinitaria en movimiento :

e El Padre envia al Hijo.

e El Hijo resplandece con el amor divino.

e El Espiritu llena a la Iglesia para irradiar ese amor al

mundo.

Asi que, ser «sal» y «luz» no se trata de superacion personal. Se
trata de participar : de compartir la vida misma del Dios trino.
Se trata de la sorprendente luz de la bondad de Dios.
La iniciativa de Dios: La luz dentro de nosotros no es nuestra

22


https://www.biblegateway.com/passage/?search=Salmo%2027%3A1&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Salmo%20119%3A105&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Juan%208%3A12%20&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%205%3A14-16&version=NVI

Es crucial ver que Jesus no manda a sus seguidores a
convertirse en sal ni a esforzarse mds por brillar,

El declara: «Ustedes son». Esto no es una ilusion; es un
pronunciamiento divino. Asi como “Hagase la luz” trajo
iluminacion al universo, “Vosotros sois la luz del mundo” trae
iluminacion al alma humana.

La luz no se genera por si sola. No es nuestra bondad, nuestro
esfuerzo ni nuestra fuerza de voluntad. Es la presencia de Cristo
mismo, la Luz del mundo, que vive en nosotros a través del
Espiritu.

Dios no dice: “Esfuérzate mds por ser bueno”. El dice: “Estoy
haciendo visible mi bondad en ti y a tfraves de ti”.

Luego JesUs anade: «Dejen que su luz brille delante de los
hombres, para que vean sus buenas obras y glorifiquen a su
Padre que estd en el cielo».

Nuestra bondad, nuestra compasion y nuestros actos de servicio
apuntan mas alld de nosotros mismos. Cuando amamos con
generosidad, las personas vislumbran la Fuente.

Ven algo del corazén del Padre.

El corazon misional de la bondad

La bondad no es una virtud insignificante ni sentimental. Es una
mision. Es una de las maneras en que Dios comunica su
presencia al mundo.

En 1 Corintios 12:7 , Pablo dice: “A cada uno se le da una
manifestacion especial del Espiritu para el bien de los demas.”.

23


https://www.biblegateway.com/passage/?search=1%20Corintios%2012%3A7&version=NVI

Todo creyente (no solo pastores o misioneros) se convierte en un
instrumento de la generosidad divina. ¢Y para qué sirve esa
generosidad? Para el bien comun.

Esto significa que la bondad, la compasion y la misericordia no
son virtudes privadas; son signos publicos del Reino .

Cuando mostramos misericordia, anunciamos que el Dios que
reina es misericordioso. Cuando perdonamos, revelamos que la
economia del cielo se basa en la gracia, no en la venganza.
Cuando servimos a los demds, encarnamos al Hijo que vino «no
para ser servido, sino para serviry,

Nuestras vidas se convierten en parabolas del amor divino.

La leccion de Isaias: Cuando la religion olvida la bondad

El pueblo de Judd olvido esto. En Isaias 58 , ayunaban y oraban,
cumpliendo sus rituales con precisién. Sin embargo, su sociedad
estaba llena de conflictos e injusticias.

La respuesta de Dios es sorprendente:

“Ustedes solo ayunan para pelear, refiir, y darse punetazos a
mansalva. Si quieren que el cielo atienda sus ruegos, jayunen,
pero no como ahora lo hacen!” Isaias 58:4, 6-7

Dios no rechaza las disciplinas espirituales; restaura su
propdsito. El ayuno, la oracién y la adoracién tienen como
objetivo abrirnos los ojos a los demds, no cerrarnos a ellos.
Isaias continua describiendo algo increible:

“Entonces tu luz despuntara como el alba, y tu sanidad brotard
con rapidez.” (versiculo 8)

24


https://ref.ly/Isa%2058.4;niv?t=biblia
https://ref.ly/Isaiah%2058.6%E2%80%937;niv?t=biblia

Cuando mostramos bondad, cuando practicamos la justicia y la
compasion, la luz de Dios brilla a través de nosotros y la
sanacién llega tanto a los demds como a nosotros mismos.
Incluso la ciencia moderna lo confirma una vez mas: quien
ofrece bondad, también experimenta renovacion.

El altruismo (o lo que podriamos llamar estar atento a los
demds) se asocia con mayor bienestar, salud y longevidad .

Bondad: El desbordamiento de la Trinidad

¢Por qué la bondad sana? Porque nos conecta con la realidad de
Dios. El Padre, el Hijo y el Espiritu Santo son una comunion
eterna de amor abnegado. Desde la eternidad, se han entregado
el uno al otro, no por necesidad, sino por alegria.

Cuando Dios cred el mundo, no se sentia solo; era generoso. La
creacion misma es un acto de bondad divina: un
desbordamiento de amor.

La Encarnacion continia esa misma generosidad. En Jesucristo,
el Verbo eterno se encarna, entrando en nuestra fragilidad no
para condenar, sino para sanar. Toca a los leprosos, acoge a los
marginados, come con los pecadores y bendice a los nifios.
Cada acto de Jesus en los Evangelios, cada curacion, cada
comida, cada palabra de compasion es una ventana al corazon
de la Trinidad.

Cuando mostramos bondad, no s6lo somos amables. Nos unimos
a la danza del amor divino: participamos en la vida del Dios que
se entrega por el mundo.

25



La rectitud re-imaginada
Mucha gente oye la palabra justicia y piensa en perfeccion moral
o en el cumplimiento de la ley. Pero Jesus redefine la justicia
como una relacion correcta : vivir en armonia con el amor de
Dios.
Cuando nos llama sal y luz, describe una justicia que se percibe y
que brilla. No se trata de parecer santo, sino de revelar santidad
a través de la relacion.
Isaias le dice al pueblo de Dios: la santidad que ignora a los
hambrientos y a los oprimidos es hueca.
Cuando la Iglesia vive de esta maneraq, tal como lo permite el
Espiritu (cuando amamos a nuestro prdjimo, servimos a nuestros
enemigos y practicamos la misericordia) nos convertimos en un
testimonio vivo de la bondad de Dios.
Reunamos estos hilos en dos lecciones de nuestros pasajes de
hoy:
1.Una vida justa centra la atencion en Dios, no en nosotros.
Jesus dice: «<Hagan brillar su luz delante de todos, para que
ellos puedan ver las buenas obras de ustedes y alaben a su
Padre que estd en los cielos.» (versiculo 16). Cuando las
personas experimentan nuestra bondad, ven a Dios con
mayor claridad.
2.Una vida recta es relacional.
No se trata de aislarnos para mejorar; se trata de conectar
con el mundo con amor. Isaias nos muestra que la verdadera
espiritualidad siempre se dirige hacia los demas,
especialmente hacia los necesitados.

26


https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%205%3A16%20&version=NVI

Practiquemos la presencia de la bondad

Entonces, ¢como vivimos de esta manera? ¢COmo mantenemos
la conciencia de la luz de Dios en nosotros y la dejamos brillar?
Aqui hay algunas invitaciones prdcticas: no son reglas, sino
ritmos de gracia. Son ritmos que pueden guiar a otros hacia la
sorprendente luz de la bondad de Dios.

1. Pidele a Dios que te ayude a ver como El ve.
La bondad suele empezar con la vision. Pasamos la vida tan
deprisa que nos perdemos los rostros que tenemos delante. Pide
al Espiritu que te ayude a ver al compariero de trabajo que se
siente solo, al cajero cansado, al vecino que solo necesita que
alguien lo escuche.
Oremos: «Seror, ayudame a ver a los demas como tu los vesn».
Cuando empezamos a ver a las personas como imagenes de
Dios, la bondad se vuelve algo natural.

2. Incorpora un plan a tu cronograma.
Estar ocupado es uno de los mayores enemigos de la bondad. Si
planeas cada minuto de tu dia, nunca tendrds tiempo para
detenerte a ayudar a alguien que lo necesite. Intenta dejar
algunos minutos sin programar: en el trayecto al tfrabajo, entre
reuniones, en el supermercado. Te sorprendera la frecuencia con
la que Dios llena ese espacio con citas divinas.

3. Practica la bondad que preserva la dignidad.
La verdadera bondad nunca humilla. Restaura el valor. Hay una
historia de una coleccion de Actos de Bondad Inesperados sobre
una nina que cumplia los requisitos para recibir almuerzos
gratuitos en la escuela. Cada dia, cuando la maestra recogia el
dinero para el almuerzo, los estudiantes que no podian pagar
27



tenian que gritar ";Gratis!"” delante de todos: una humillacién
diaria.

Como pueden imaginar, algunos estudiantes preferian no
almorzar antes que afrontar esa verguenza.

El conductor del autobus se dio cuenta. En lugar de darle dinero,
le dijo que necesitaba su ayuda cada manana para comprobar
que todos los nifios bajaran sanos y salvos, y le pago por su
"trabajo”. Nunca mas volvio a faltar al almuerzo. Asi es la
bondad divina: considerada, creativa y que preserva la
dignidad.

4.Deja que tu bondad apunte mas alla de ti.
Recuerda, Jesus dijo que el proposito de brillar es que otros
“glorifiquen a tu Padre que estd en el cielo”. Cuando practicamos
la bondad, no infentamos lucir bien; ayudamos a otros a
vislumbrar la bondad de Dios.

La bondad como mision

En un mundo que premia la indignacion y la competencia, la
amabilidad es contracultural. No es casualidad, es
revolucionaria. Cada acto de compasién se convierte en un acto
de resistencia contra el mal y la desesperacion. Cada gesto de
gracia ahuyenta la oscuridad.

Jesus dice que somos la luz del mundo, no porque seamos
perfectos, sino porque el mundo esta oscuro y Dios brilla a
través de nosotros. Este es el corazon de la mision.

La misidén no es solo viajar al extranjero o predicar sermones. Es
vivir de tal manera que el amor de Dios se haga visible en los

28



espacios cotidianos: lugares de trabajo, escuelas, vecindarios,
mesas. Es vivir como ciudadanos del reino de Dios.

La Encarnacion Continta

La Encarnacion (Dios haciéndose hombre en Jesus) no termind
en Belén ni en la Ascension. Continla en nosotros, el Cuerpo de
Cristo.

Por medio del Espiritu, Dios se encarna en cada generacion.
Cuando ofrecemos una comida, una oracion, una palabra de
aliento, es Cristo mismo quien actua en nosotros.

Santa Teresa de Avila capturd esta verdad hermosamente:
“Cristo no tiene cuerpo ahora en la tierra, excepto el tuyo;

no tiene mdas manos que las tuyas, ni mds pies que los tuyos.
Tuyos son los ojos a través de los cuales la compasion de Cristo
debe contemplar el mundo.”

Ese es el misterio del Evangelio. Cristo encarnado sigue vivo a
través de su pueblo, irradiando la luz del amor del Padre en cada
rincon de la creacion.

Una comunidad radiante

Jesus no solo llama sal y luz a cada individuo; se dirige a toda la
comunidad. «Una ciudad construida sobre un monte no se puede
esconder». Juntos brillamos mds.

La Iglesia estd destinada a ser una ciudad de luz, una
comunidad tan llena de gracia y generosidad que el mundo la
contempla y ve el reflejo del cielo. Cuando nos reunimos para
adorar, cuando oramos, servimos, perdonamos y nos
regocijamos juntos, encarnamos una nueva humanidad: una que
sabe a esperanza y brilla como el amor.

29



iLa Iglesia primitiva era conocida por su gran amor! Lo mismo
puede decirse de nosotros.

Conclusion: La luz aun brilla

El mundo no necesita mds ruido ni mas inteligencia. Necesita luz.
Y la buena noticia es que la luz ya estd aqui.

El Padre envié al Hijo.

El Hijo derramo su Espiritu.

El Espiritu brilla a través de la Iglesia.

Somos la sal de la tierra.

Somos la luz del mundo.

No por nuestro esfuerzo, sino porque Dios vive en nosotros.
No para nuestra gloria, sino para la suya y para su reino.

Asi que, esta semana, deja que tu bondad brille.

Pidele al Espiritu que te muestre esos pequenos momentos
sagrados donde el amor de Dios puede abrirse paso: en la fila
del supermercado, en un correo electronico, en tu casa, en una
conversacion.

Porque al final, lo que Jesus les dijo a sus discipulos sigue siendo
cierto para nosotros: “Hagan brillar su luz delante de todos, para
que ellos puedan ver las buenas obras de ustedes y alaben a su
Padre que estd en los cielos.”.

Gracias, Dios, por la sorprendente luz de tu bondad. Amén.

30



Preguntas para conversar en grupos pequenos

. ¢Como reflejan estas imdagenes (sal y luz) lo que Dios ya ha
hecho en Jesus, la verdadera Luz del mundo?

. Jesus no dice “traten de ser luz”, sino “ustedes son la luz”.
¢Qué revela esto acerca de quiénes nos ha creado Dios para
ser a través del Espiritu?

. ¢Como podria el ver la bondad como algo que Dios hace a
través de nosotros (en lugar de algo que realizamos
nosotros) cambiar la forma en que vivimos y servimos a los
demas?

.¢Donde ves oportunidades para que el grupo o
congregacioén encarne la bondad de Dios de maneras
prdacticas esta semana?

INICIO

31



INICIO

Sermon del 15 de febrero de 2026 — Domingo de la
Transfiguracion

Recordatorio: El Leccionario Comun Revisado nos lleva por la lectura de toda la Biblia en tres afos. El siguiente
parrafo de reflexion tiene como objetivo mostrar cémo se conectan las cuatro selecciones del Leccionario Comun
Revisado para esta semana y ayudar al predicador a preparar el sermén. No esta previsto que se incluya en el
sermon.

Reflexion: Hay momentos en los que Dios levanta el velo y nos
permite ver lo que siempre ha estado alli. La transfiguracion nos
recuerda que Jesus es el punto de encuentro entre la gloria y la
gracia, entre el cielo y la tierra. En la montana, los discipulos
contemplaron la luz divina que habitaba en El; en el valle, fueron
llamados a vivir confiando en esa misma luz. La voz del Padre
sigue resonando hoy: “Este es mi Hijo amado... escuchenlo”. En
medio del temor, la incertidumbre o la rutina cotidiana, Cristo se
acerca, nos toca y nos levanta, invitdndonos a no tener miedo.
La gloria que brilld en la montana no quedo alli: por el Espiritu,
habita ahora en nosotros, para que nuestras vidas reflejen su luz
Yy su amor en un mundo que anhela esperanza.

Exodo 24:12-18 ¢ Salmo 99:1-9 « 2 Pedro 1:16-21 « Mateo 17:1-9

Hoy es el Domingo de la Transfiguracion, un momento que une la
temporada de Epifania y el camino hacia la Preparacion para la
Pascua. Nuestro tema esta semana es brillar con la luz que da
Jesus. En Exodo, Moisés asciende a la montafia hacia la nube de
la gloria de Dios, donde recibe la palabra que dard forma a un
pueblo. El salmista nos invita a admirar la majestad del Sefior en

el Salmo 99. En su segunda carta, Pedro testifica que la historia
32


https://www.biblegateway.com/
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Salmo%2099%3A1%E2%80%939&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=2%20Pedro%201%3A16%E2%80%9321&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%2017%3A1%E2%80%939&version=NVI

de la gloria de Jesus en la montana no es un mito. Fue una
realidad que vio con sus propios ojos: una Ildmpara que brillaba
en un lugar oscuro. Y en el Evangelio de Mateo, nos unimos a los
discipulos en la montania. Alli Jesus se transfigura, radiante de
luz divina. La voz del Padre lo afirma: "Este es mi Hijo amado...
escuchenlo”. Estos textos nos recuerdan que encontrar la gloria
de Cristo no es escapar del mundo. Es una llamada a volver a los
valles de la vida, brillando con la luz que da Jesis y
escuchando atentamente a Aquel que nos conduce a la mision
de Dios.

Brillando con la luz que Jesus da
Mateo 17:1-9 NVI
(Lee o pidele a alguien que lea el pasaje del sermédn).

17 Seis dias despueés, Jesus tomo consigo a Pedro, a Santiago y
a Juan, el hermano de Santiago, y los llevo aparte, a una
montana alta. 2 Alli se transfigurd en presencia de ellos; su rostro
resplandecié como el sol y su ropa se volvio blanca como la luz. 3
En esto, se aparecieron Moisés y Elias conversando con Jesus. 4
Pedro dijo a Jesus: —Senor, jqué bien que estemos aqui! Si
quieres, levantaré tres albergues: uno para ti, otro para Moisés y
otro para Elias. 5 Mientras estaba aun hablando, aparecid una
nube luminosa que los envolvidé y de la cual salidé una voz que
dijo: «Este es mi Hijo amado; estoy muy complacido con él.
iEscuchenlo!». 6 Al oir esto, los discipulos se postraron sobre su
rostro, aterrorizados. 7 Pero Jesus se acercé a ellos y los toco.
—Levdntense —dijo—. No tengan miedo. 8 Cuando alzaron la
vista, no vieron a nadie mas que a Jesus. 9 Mientras bajaban de
la montana, Jesus les encargd: —No cuenten a nadie lo que han

33


https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%2017%3A1%E2%80%939&version=NVI

visto hasta que el Hijo del hombre se levante de entre los
muertos.

Introduccion: La belleza de los opuestos

¢A cuantos les gustan las montanas rusas? (Quizas puedas
compartir una anécdota personal sobre algo que te guste, que
dé miedo, pero que también sea divertido. Eres libre de usar un
ejemplo diferente a las montanas rusas.

Las actividades populares que infunden miedo incluyen el
paracaidismo, saltar del bungee o deportes extremos). ¢ Por qué
pensamos que una actividad que nos da miedo también es
divertida? Tener miedo parece lo contrario de la diversion:

es una paradoja.

Vivir una vida de fe puede implicar aceptar la paradoja. Una
paradoja es una idea o afirmacion que parece erroned o
imposible, pero que, tras una reflexiéon mas profunda, cobra
sentido. Se trata de dos cosas o cualidades aparentemente
opuestas que, en realidad, pueden ser ciertas al mismo tiempo.
Como un pasatiempo aterrador pero divertido.

34



O como creen los cristianos, hay que perder la vida para
encontrarla.

Vivimos rodeados de estas tensiones: palabras y experiencias
que contienen ambas caras de una verdad a la vez. La vida estd
llena de estos momentos que presentan los opuestos en una
misma situacion.

Y quizds por eso la Transfiguracion de Jesus, la historia que
leemos en Mateo 17 , es tan impactante. Porque aqui, en la cima
de una montana, el cielo y la tierra, lo humano y lo divino, el
temor y la gloria, se unen en una vision sobrecogedora.

En Jesus todos los opuestos se mantienen unidos en perfecta
unidad.

La historia que sucede en el monte

Mateo nos dice:

Seis dias después, Jesus tomo consigo a Pedro, a Santiago y a
su hermano Juan, y los llevo solos a un monte alto. Y se
transfiguro delante de ellos, y su rostro resplandecio como el sol,
y sus vestiduras se volvieron resplandecientes como la luz.
Intenta imaginar ese momento. El rostro polvoriento y familiar
de JesuUs (con el que habian comido, reido y caminado
kilometros), de repente radiante de luz divina.

No era que un foco lo iluminara. La luz brillaba desde su interior.
Era su propia gloria, su propia vida divina irrumpiendo a traves
de su humanidad.

Esto es lo que los tedlogos llaman teofania: una manifestacion
visible de Dios. Y es lo que los cristianos llaman la
Transfiguracion . Esta palabra en griego es metamorphoo , de
donde proviene nuestra palabra metamorfosis.

35



Significa transformacion, pero no solo un cambio superficial. Es
la revelacion de lo que siempre ha sido cierto bajo la superficie.
La Transfiguracion es la revelaciéon de la identidad divina de
Jesus.

Por un instante, el velo entre el cielo y la tierra se descorrid. Los
discipulos vieron a Jesus como realmente es: el Hijo eterno de
Dios, radiante con la gloria del Padre y lleno de la luz del Espiritu.
No se trata de que Jesus se convierta en algo nuevo. Se trata de
que Jesus revela lo que ha sido verdad desde la eternidad.

La Gloria Trina Revelada

Y entonces ocurre algo aun mas misterioso. «De repente se les
aparecieron Moisés y Elias, hablando con él».

Moisés y Elias fueron dos figuras muy importantes de la historia
de Israel. Dios eligid a Moisés para dirigir la nacién de Israel y le
dio al pueblo las reglas que llamamos los Diez Mandamientos.
Dios le dio los Diez Mandamientos a Moisés para que los
transmitiera a Israel, por lo que se le considera el gran
legislador. Elias era un profeta, y un profeta era una persona
elegida por Dios para transmitir sus mensajes al pueblo. Estos
mensajes a menudo instaron a la gente a dejar de pecar.

Asi, Moisés y Elias aparecen con Jesus: uno representa la ley del
pacto de Dios, el otro la promesa profética de Dios.

Estan junto a Jesus, y en ese momento los discipulos vislumbran
algo extraordinario. Toda la historia de Israel, todo el anhelo
humano y toda la promesa divina convergen en Jesus. La Ley y
los Profetas (dos vertientes de la revelacion de Dios) encuentran
su cumplimiento en una sola persona.

Y entonces, como para sellarlo todo, una nube brillante los
envuelve. Es senal de la presencia del Espiritu, un eco de la nube

36



que guid a Israel en el desierto, la misma gloria que lleno el
taberndculo y mas tarde el templo.

Y desde esa nube, la voz del Padre habla: «Este es mi Hijo, el
Amado; en él me complazco. jEscuchenlo!»

El Hijo sube a una montana alta, el Espiritu aparece como una
nube, el Padre habla. Toda la Trinidad estd presente y activa en
este momento de revelacion.

La voz del Padre.

El resplandor del Hijo.

La nube de gloria del Espiritu.

La Transfiguracion no es sélo un milagro; es una ventana a la
comunion eterna de la propia vida de Dios.

Lo que vieron los discipulos y lo que vemos nosotros
Pedro, Santiago y Juan apenas lo asimilan. Pedro, siempre el
primero en hablar, dice: «Senor, jqué bien estamos aqui! Si
quieres, levantaré tres tiendas: una para ti, otra para Moisés y
otra para Elias».

Es casi entranable. Pedro quiere aferrarse al momento,
congelarlo, hacerlo perdurar. Pero lo malinterpreta.

Ve tres grandes figuras (Moisés, Elias y Jesus) y quiere honrarlos
a los tres. Pero la voz del cielo lo interrumpe, como diciendo: «No,
Pedro. Tres no. Uno solo».

“Este es mi Hijo amado... escuchadlo.”

Jesus no es un maestro entre muchos, ni un profeta entre sus
iguales. El es aquel en quien todos los demds encuentran su
significado. Cuando los discipulos finalmente alzan la vista, no
ven a nadie mas que a Jesus.

37



Cuando la luz radiante se desvanece, cuando la nube de gloria
se disipa, cuando la confusion se asienta, solo ven a Jesus. El es
suficiente.

¢Qué significa la transfiguracion para nosotros?

Ahora bien, ¢qué significa esta vision para nosotros hoy?

¢Por qué aparece esta extrana y luminosa historia justo antes de
que Jesus se dirija hacia Jerusalén y la cruz? Podemos
entenderla como un anticipo de la resurreccion, una
revelacién antes del camino del sufrimiento.

Veamos qué aprendemos a través de este momento en el monte.

La plenitud viene a través de la transformacion de Jesus, no
de la nuestra.

La palabra metamorfosis nos recuerda que lo que le sucede a
Jesus también nos sucede a nosotros a través de él. La misma
luz divina que irradia Cristo es la luz que nos transforma. Pablo
usa la misma palabra en Romanos 12:2 NVI : «Transformense
[sean transformados] (metamorphoo) mediante la renovacion
de su mente».

Pablo no nos dice que nos transformemos . Describe lo que
sucede cuando el Espiritu nos renueva por dentro, cuando
brillamos con la luz que Jesus nos da.

En Jesus, Dios ya realizé la obra transformadora. La
Transfiguracién no se trata solo de la gloria de Cristo; es una
promesa de nuestra participacion en esa gloria.

La humanidad que Jesus asumid (nuestra humanidad) se estd
completando, sanando y renovando en él. La plenitud no es algo
que construimos; es algo que recibimos.

38


https://www.biblegateway.com/passage/?search=Romanos%2012%3A2&version=NVI

En Jesus, los fragmentos de nuestra vida se relnen vy se
recomponen. Nuestras fortalezas y debilidades, nuestras
alegrias y tristezas, nuestras victorias y fracasos se recomponen
en Cristo.

La transfiguracion revela que la muerte no tiene poder final.
Los discipulos no lo comprendieron del tfodo en aquel momento,
pero la visién que tuvieron ese dia se convertiria en un ancla
para su fe. Cuando mads tarde presenciaron el sufrimiento y la
muerte de Jesus, pudieron recordar: Vimos su gloria. Sabemos
quién es realmente.

La Transfiguracion prefigura la resurreccion. Nos muestra que la
luz de la vida de Dios no se extingue con la muerte, sino que
brilla a través de ella. Aquel que resplandecio en el monte es el
mismo que brillard fuera del sepulcro vacio.

Jesus les dijo: «No le cuenten a nadie la vision hasta que el Hijo
del Hombre haya resucitado de entre los muertos».

Solo después de la resurreccion comprenderan verdaderamente
lo que han visto. La luz de la vida no puede ser contenida por la
muerte, y en él, la muerte tampoco puede contenernos.

Esta es nuestra esperanza. La muerte, el fracaso, el mal y el
miedo no tienen la Ultima palabra; el amor transformador de
Dios si la tiene.

En Jesus, los opuestos se mantienen unidos en la totalidad.

La Transfiguracion es una historia de contrastes reconciliados:

Lo humano y lo divino se encuentran en una sola persona.
La tierra y el cielo convergen en una montana.

La Ley y los Profetas encuentran unidad en un solo Senor.

Desconcierto y consuelo coexisten en un solo toque.

39



Pedro, Santiago y Juan caen boca abajo por el miedo, pero
Jesus se acercq, los toca y les dice: «Levantense. No tengan
miedo».

En Jesus, la majestad y la misericordia nunca se oponen. El Dios
infinito se inclina para extender su mano sobre los discipulos
temblorosos. Aquel que brilla como el sol también se inclina con
ternura. Esta es la paradoja central del evangelio:

el mismo Dios que gobierna el universo también lava los pies.
La misma gloria que ciega los cielos también consuela a los
temerosos.

Asi, la Transfiguracion nos ensena a mantener unidos los
opuestos. Nos ensefa a ver la fuerza en la dulzura, el poder en la
humildad y la luz en medio de la sombra.

Dios todavia habla, escuchalo.

El mandato del Padre: «Escichenlo» no es solo para Pedro,
Santiago y Juan, sino fambién para nosotros. Vivimos en un
mundo de ruido: un sinfin de voces, opiniones y distracciones.
Pero en el monte, Dios reduce el campo de accion.

“Escuchenlo.”

No a la ansiedad del mundo. No a nuestro propio miedo. No a los
viejos guiones de verguenza o incompetencia.

“Escuchen a mi Hijo.”

Cuando escuchamos a Jesus, no oimos condenacion, sino
compasion. No oimos exigencias, sino invitacion. Esa voz trae
paz a nuestro caos y unidad a nuestro ser dividido.

Aplicacion: Vivir vidas transfiguradas

40



Entonces, ;coOmo vivimos a la luz de esta revelacion?

¢Como trasladamos la vision de la cima de la montana al valle
de la vida cotidiana?

Dibujemos tres invitaciones sencillas.

1. Entiende que eres un trabajo en progreso
La transformacion lleva tiempo. Los habitos, emociones o
patrones negativos no nos descalifican del amor de Dios; son
precisamente donde su gracia transformadora obra.
Podemos reconocer nuestras luchas con honestidad sin perder la
esperanza. Jesus no brilld porque escapo de la humanidad; brillo
a través de ella. De la misma manera, la luz de Dios nos
encuentra no en nuestra perfeccion, sino en nuestro proceso.

Asi que, cuando fracases, no desesperes. Cuando viejas heridas
resurjan, no te escondas. Sacalas a la luz. Nada puede separarte
del amor de Cristo. Nada.

2. Cree que el deleite de Dios te incluye
En la Transfiguracion, el Padre declara: «Este es mi Hijo amado;
en él tengo complacencian.
Esas palabras se dirigen a Jesus, pero como estamos incluidos
en él, también se dirigen a nosotros. El placer de Dios no es algo
que ganamos; es algo que compartimos.
A través de Cristo, el Padre nos mira y nos dice: «Eres mi hijo
amado. En ti fengo complacencia». Vivir en esa verdad es
liberarse de la busqueda incesante de aprobacion.
También cambia nuestra forma de ver a los demas. Si Dios se
deleita en ellos, ¢como no hacerlo nosotros? Asi, nos convertimos

41



en personas que ofrecen gracia en lugar de rencor, que
perdonan con prontitud, que ven a los demas no como
problemas que resolver, sino como personas a quienes amar.

3. Sé rapido para consolar a los temerosos
Cuando los discipulos caen al suelo aterrorizados, Jesus no los
regana; los toca. «Levantense. No tengan miedo».
Qué imagen de compasion divina. El mismo Jesus que brilla con
luz increada extiende la mano con manos humanas. La misma
voz que domina el viento susurra consuelo a los corazones
temblorosos.

Estamos llamados a hacer lo mismo: a ser personas que ofrecen
una mano firme a quienes se sienten abrumados por la vida. No
con clichés, sino con presencia. No para solucionar el problema,
sino para recordarles que no estan solos.

El Espiritu, llamado el Consolador, ahora vive en nosotros para
continuar este ministerio a través de nosotros. Cada vez que
consolamos a alguien que sufre, el foque de Jesus llega a traves
de nosoftros.

La vision transfigurada de la totalidad

En el corazén de la Transfiguracion hay una promesa: que todas
las partes fragmentadas y divididas de nuestras vidas estdn
siendo reunidas en unidad en Cristo.

El es el lugar de encuentro de los opuestos: la verdadera v final
integracion del cielo y la tierra, Dios y la humanidad, la gloria y
la humildad.

42



Y porque él ha incorporado nuestra humanidad a su divinidad,
nada en nosotros se desperdicia. Incluso nuestras
contradicciones, nuestras tensiones, nuestras aristas
inacabadas, todo puede transfigurarse en belleza.

En Cristo, los opuestos no se anulan entre si; se redimen y se
armonizan en el amor divino.

Conclusion: Ver a Jesus solo

Cuando los discipulos abrieron los ojos después de que la nube
se disipo, no vieron a nadie mds que a Jesus. Esa es la vision que
también necesitamos. No a Moisés, ni a Elias, ni las voces
contrapuestas de la ley, el cumplimiento o el miedo, sino solo a
Jesus.

La gloria divina todopoderosa y la gracia sanadora y
misericordiosa no son opuestas: son una y la misma en el rostro
radiante de Cristo.

Y la voz que hablo desde la nube aun nos habla: «Este es mi Hijo
amado; en él me complazco. Escuchenlo.

Escucha: las palabras de Jesus nos transforman.

Mira: Jesus nos muestra quiénes somos realmente en él.
Levdantate: Jesus estd con nosotros y no tenemos por qué temer.
Porque la luz que brilld en la montania brilla en nuestros
corazones, revelando la gloria de Dios en el rostro de Jesucristo.
Que brillemos con la luz que Jesus nos da. Amén.

Preguntas para conversar en grupos pequenos
1. ¢La historia de la Transfiguracion influye en cémo vemos a
Jesus no sélo como plenamente humano sino también como
plenamente divino? (la imagen visible del Dios invisible)

43



¢En qué se diferencia nuestra transformacion en Cristo
(nuestra metamorfosis) de la superaciéon personal o la fuerza
de voluntad?

2. ¢Qué significa para ti “escuchar” al Hijo?

3. ¢Como podria ser diferente nuestra congregacion si
vivieramos desde esta profunda conciencia de estar
escondidos en el Amado, de ser amados y aceptados por
Dios?

INICIO

44



INICIO

Sermodn del 22 de febrero de 2026 — Primer Domingo
de Preparacion para la Pascua

Recordatorio: El Leccionario Comun Revisado nos lleva por la lectura de toda la Biblia en tres afios. El siguiente
parrafo de reflexion tiene como objetivo mostrar cdmo se conectan las cuatro selecciones del Leccionario Comun
Revisado para esta semana y ayudar al predicador a preparar el sermon. No esta previsto que se incluya en el
sermon.

Reflexion: El desierto no es un lugar de castigo, sino de
encuentro y transformacién. Alli, donde el ruido se apaga y las
seguridades humanas se desmoronan, Dios forma el corazon y
afirma nuestra identidad. Jesus, guiado por el Espiritu, enfrento
la tentacién no desde el poder, sino desde la confianza; no desde
la autosuficiencia, sino desde la obediencia. En el silencio y la
escasez, eligio vivir sostenido por la Palabra del Padre. También
nosotros atravesamos desiertos, no para ser abandonados, sino
para aprender a depender mas profundamente de Dios. En este
tiempo de preparacion, somos invitados a permitir que nuestra
hambre se transforme en fe, nuestra fragilidad en apertura, y
nuestro vacio en espacio para la gracia que renueva y sostiene
la vida.

Génesis 2:15-17 ; 3:1-7 » Salmo 32:1-11 « Romanos 5:12-19 « Mateo
4:1-11

Hoy es el Primer Domingo de Preparacion para la Pascua, un
tiempo de reflexion, arrepentimiento y renovacion. Nuestro tema
esta semana es el amor en el desierto. En el Génesis,
recordamos cuando Addan y Eva fueron tentados en el jardin.
Eligieron la desconfianza en lugar de la confianza,
representando un mundo marcado por la desolaciéon y el

45


https://www.biblegateway.com/passage/?search=G%C3%A9nesis%202%3A15%E2%80%9317&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=G%C3%A9nesis%203%3A1%E2%80%937&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Salmo%2032%3A1%E2%80%9311&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Romanos%205%3A12%E2%80%9319&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%204%3A1%E2%80%9311&version=NVI
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%204%3A1%E2%80%9311&version=NVI

ocultamiento. Sin embargo, el Salmo 32 canta sobre otro camino:
la alegria de la confesion y la liberacion del perdon. En su carta a
los Romanos, Pablo contrasta a Adan y Cristo: por uno vinieron
el pecado y la muerte, pero por el otro la justicia y la vida para
todos. Y en el Evangelio de Mateo, caminamos con Jesus hacia
el desierto. Alli enfrenta la tentaciéon de frente, no con poder ni
orgullo, sino con la confianza en el Padre y la fidelidad a la
palabra de Dios. Estas lecturas nos recuerdan que la Preparacion
para la Pascua no se trata de autocastigo. La Preparacion para
la Pascua puede verse como un regreso al desierto con Jesus.
No resistimos al mal solos, sino con la fuerza de su gracia, y
caminamos con él hacia la vida que él nos da gratuitamente.

Amor en el desierto
Mateo 4:1-11 NVI
(Lee o pidele a alguien que lea el pasaje del sermédn).

Tentacidén de Jesus 4 Luego el Espiritu llevo a Jesus al desierto
para ser tentado por el diablo. 2 Después de ayunar cuarenta
dias y cuarenta noches, tuvo hambre. 3 El tentador se acercd y le
propuso: —Si eres el Hijo de Dios, ordena a estas piedras que se
conviertan en pan. 4 Jesus respondio: —Escrito esta: “No sélo de
pan vive el hombre, sino de toda palabra que sale de la boca de
Dios”. 5 Luego el diablo lo llevé a la ciudad santa e hizo que se
pusiera de pie sobre la parte mas alta del Templo 6 y le dijo: —Si
eres el Hijo de Dios, tirate abajo. Pues escrito estd: »“Ordenara
que sus dngeles te protejan y ellos te sostendrdn en sus manos
para que no tropieces con piedra alguna”». 7 —También estd
escrito: “No pongas a prueba al Senor tu Dios” —contesto Jesus.
8 De nuevo el diablo lo llevé a una montana muy alta. Alli le

mostrd todos los reinos del mundo y su esplendor. 9 Y le dijo:
46


https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%204%3A1%E2%80%9311&version=NVI

—Todo esto te daré si te postras y me adoras. 10 —jVete,
Satands! —dijo Jesus—. Porque escrito estd: “Adora al Senor tu
Dios y sirvele solamente a él”. 11 Entonces el diablo lo dejo y
angeles acudieron a servirle.

Introduccion: Amor y malentendidos

En una pelicula antigua de 1970 titulada Love Story (Historia de
amor) hay una frase famosa: «Amar significa nunca tener que
pedir perdon».

Ahora bien, cualquiera que haya amado, ya sea romanticamente
0 no, sabe que eso no es cierto. El amor verdadero implica decir
"lo siento” con frecuencia. Significa humildad, perdén y volver a
empezar.

Esa frase de "Love Story” puede sonar romantica. Pero en
realidad capta algo importante sobre la facilidad con la que
malinterpretamos el amor. A menudo pensamos en el amor como
un sentimiento o una transaccion: algo que ganamos,
merecemos 0 mantenemos con nuestro comportamiento.

Y a veces traemos esos mismos malentendidos a nuestra
relacion con Dios.

47



Preparacion para la Pascua y amor

Hoy es el primer domingo de Preparaciéon para la Pascua, un
periodo de 40 dias. Esta temporada comienza con el Primer dia
de preparacion y nos conduce hacia la cruz y la resurreccion.
Para muchos, la Preparacion para la Pascua se asocia con
renunciar a cosas: ayunar, abstenerse o "prescindir”. Algunos
ayunan de azucar, redes sociales o carne. Otros anaden
prdacticas como la oraciéon o actos de servicio.

Esas prdcticas pueden ser buenas, pero la Preparacion para la
Pascua no se trata de ganarnos la aprobacion de Dios ni de
demostrar nuestra devocién. No se trata de castigarnos por
nuestros pecados ni de intentar pagarle a Dios por el sufrimiento
de Jesus.

La Preparaciéon para la Pascua se trata de recordar quién es
Dios y quiénes somos nosotros en Dios . Se trata de volver al
amor: el amor divino, no el amor sentimental.

Los cuarenta dias de Preparacion para la Pascua recuerdan los
cuarenta dias que Jesus paso en el desierto. Asi como Israel
vagod por el desierto durante cuarenta anos, Jesus entra en él.
Entra para enfrentar lo que la humanidad siempre ha
enfrentado: tentacion, lucha y pruebas.

Pero esta no es una historia de fuerza de voluntad ni de
heroismo moral. Se trata de la fidelidad de Dios revelada en la
humanidad de JesUs.

La Escena: Guiados por el Espiritu
Mateo comienza: “Entonces Jesus fue llevado por el Espiritu al
desierto para ser tentado por el diablo”.

48



Nota: Es el Espiritu quien conduce a Jesus al desierto.
Esto significa que el desierto para Jesus no fue un error ni un
desvio. Era parte del plan redentor de Dios. El mismo Espiritu que
descendié como paloma en el bautismo de Jesus ahora lo
conduce a un lugar de hambre y desolacién.
La voz del Padre acababa de tronar en el Jorddn: «Este es mi
Hijo amado, en quien tengo complacencia». Y ahora ese Hijo
amado camina hacia la soledad, el silencio y la prueba.
¢Por qué? Porque asi es como se manifiesta el amor divino
cuando penetra plenamente en nuestra humanidad.
El Hijo encarnado, fortalecido por el Espiritu, va al desierto no
para demostrar su amor al Padre, sino para revelarnos el amor
del Padre.
El desierto como lugar de encuentro
En las Escrituras, el desierto nunca es solo un telon de fondo; es
un lugar donde los limites entre el cielo y la tierra se difuminan.

e Israel se encontro con Dios en el desierto.

e Moisés escucho el nombre de Dios desde una zarza ardiente

en el desierto.

e Elias escucho el susurro de Dios alli después de la tormenta.
El desierto puede considerarse una metafora de un lugar o una
condiciéon donde todo lo demds desaparece, como el éxito, la
distraccion, la comodidad y el ruido. Y nos encontramos cara a
cara con el Dios vivo.
Cuando JesUs entra en el desierto mismo, entra en la condicion
humana en su forma mas vulnerable: hambriento, solo y tentado.
Y, sin embargo, incluso aqui, la presencia de Dios no estd
ausente. El Espiritu estd con él. Las palabras de amor del Padre
aun resuenan en su corazoén.

49



Tres tentaciones, tres mentiras sobre el amor

Mateo nos dice que, tras cuarenta dias de ayuno, Jesus tiene

hambre, estd muerto de hambre. Y es entonces cuando aparece

el tentador. El diablo no empieza con algo obviamente malo.

Empieza con algo que parece razonable: «Si eres Hijo de Dios,

ordena que estas piedras se conviertan en paness».

Cada tentacion comienza con esa misma frase: “Si eres Hijo de

Dios”. En otras palabras: “Pruébalo”.

Satands no solo desafia el hambre de Jesus, sino también su

identidad. Ataca la relacién entre el Padre y el Hijo, la misma

relacion que define nuestras vidas.

En esencia, cada tentacion distorsiona el significado del amor.
1. El amor como autosuficiencia: “Convierte estas piedras

en pan”.

La primera tentacidon es actuar independientemente: satisfacer

nuestras propias necesidades al margen de la provision del

Padre.

La lI6gica de Satands es simple: Si de verdad eres amado, ¢ por

queé tienes hambre? Si de verdad eres el Hijo de Dios, toma las

riendas del asunto. Arréglalo tU mismo.

¢ Te suena familiar? Nos enfrentamos a esta tentacion cada vez

que creemos que ser amados por Dios significa que nunca

enfrentaremos necesidades, retrasos ni incomodidades.

Jesus responde: «Esta escrito: No sblo de pan vive el hombre,

sino de toda palabra que sale de la boca de Dios.»

Cita Deuteronomio 8 , donde Moisés le recuerda a Israel que

Dios los alimenté con manad en el desierto para que aprendieran

a confiar en él. Cuando la nacién de Israel vagaba por el

desierto, el alimento escaseaba, pero cada manana se

50



despertaban y encontraban una sustancia dulce y hojaldrada
que podian comer. Lo llamaban «mana», pan del cielo.

Jesus se niega a convertir las piedras en pan porque sabe que
su hambre no significa que Dios lo haya abandonado. Dios
nunca nos dejara ni nos abandonard, y Jesus confiaba en ello.

2. El amor como manipulacion: “Tirate abajo”.
Luego, el diablo lleva a Jesus a la cima del templo y cita las
Escrituras, distorsionando el Salmo 91 : «El ordenard a sus
dngeles que te acerquen... En sus manos te sostendran».
La tentacidn esta vez es sutil: obligar a Dios a demostrar su
amor. Obligarlo a actuar. Saltar a ver si te atrapa.
Esto es manipulacién. La idea de que las relaciones dependen
del desempenio propio es manipulacion. Es manipulaciéon exigir
que se demuestre amor bajo nuestras condiciones.

Pero JesuUs se niega. «También esta escrito: “No tentaras al Seior
tu Dios”».

El amor de Jesus por el Padre se basa en quiéen es el Padre. Su
relacion es de adoracién, no de negociacion. Jesus no necesitd
exigir pruebas. El amor se basa en la confianza. Jesus demostrd
que el amor no es coercitivo. Dios no nos obliga; Dios desea una
relacion de amor y confianza.

3. El amor como transaccion: “Todo esto te daré”.
Finalmente, el diablo muestra a Jesus “todos los reinos del
mundo y su gloria” y los ofrece a cambio de adoracion.

51



Aqui el amor se reduce a un trato: te doy esto si me das aquello.
Es la logica del mercado, no la del cielo. Es lo que impulsa gran
parte de la vida humana: te amare si satisfaces mis necesidades,
si me haces feliz, si me das lo que quiero. Pero el amor de Dios
no opera por intercambios ni recompensas. Es don, gracia y
abundancia.

Jesus dice: "iVete, Satanas! Porque escrito esta: 'Adora al Senor
tu Dios y sirvele solo a él".

El amor entre el Padre y el Hijo no es una transaccion. Jesus nos
demuestra que el amor que el Padre tiene por nosotros, sus
hijos, tampoco es una fransaccion.

Jesus: La fidelidad de Dios en la carne

En cada tentacion, Jesus resiste no con mera fuerza de voluntad,
sino permaneciendo arraigado en el amor del Padre y en la
presencia del Espiritu.

La Encarnacion significa que Dios no solo nos dice cdmo vivir
fielmente; vive fielmente por nosotros, como uno de nosotros.
Jesus no es solo nuestro ejemplo en el desierto; es nuestro
representante.

Donde Israel fracaso, Jesus triunfa.
Donde Adan cayo, Jesus se mantiene firme.
Donde el diablo siembra la duda, Jesus confia.

El encarna lo que significa para un ser humano vivir en plena
dependencia de Dios.

En su victoria, vemos la fidelidad del Dios trino en accion (trino
significa que consiste en tres en uno) —
e El Padre cuya voz ya ha declarado el amor,

52



e El Hijo que vive de ese amor,
e El Espiritu que sostiene ese amor en el desierto.

La historia de la tentacidén no se trata solo de resistir el mal. Se
trata de revelar el amor: el amor divino que nunca abandona ni
coacciond, y el amor que no es una transaccion.

El desierto no terminé para Jesus al dejarlo. Como metaforaq, lo
acompand durante todo su ministerio. Jesus enfrento el desierto
con rechazo, incomprension, sufrimiento y, finalmente, la cruz.
Sin embargo, a pesar de todo, permanecid anclado en el amor.
Nosotros también tenemos nuestros desiertos: épocas de
escasez, confusion o dolor. Momentos en los que Dios guarda
silencio y la tentacion nos susurra: «Estas solo. No puedes confiar
en este amor». Pero el desierto también puede ser un lugar de
transformacién. Despoja de ilusiones y nos ensena a depender
de la Palabra que nos sostiene.

Estas tentaciones siguen vigentes hoy. Podemos caer en la
tentacion de creer que Dios no es confiable. Quizds nos
abandone.

Pero JesUs revierte esas mentiras. Su victoria en el desierto no
es solo un triunfo moral, sino una revelacion divina. Indica cémo
somos salvos. Jesus se hizo hombre y sané nuestra humanidad.
Estamos en Jesus, y Jesus vencio la tentacion por nosotros.
Compartimos la confianza perfecta de Jesus en su Padre.

La ministracion de Angeles

Mateo cierra el relato con una frase tranquila y hermosa:
“Entonces el diablo lo dejo, y de repente vinieron angeles y lo
ministraron/sirvieron”.

53



Observa la ternura del amor divino. El Padre no deja morir de
hambre a su Hijo. En el momento oportuno, llega la ayuda. El
mismo Dios que permitié la prueba también brinda consuelo.
Los dngeles que ministran a Jesus representan el ministerio
continuo del Espiritu en nosotros. La presencia de Dios atiende
nuestra debilidad y nos nutre. El amor de Dios tiene la Ultima
palabra.

Unas palabras finales sobre la Preparacion para la Pascua
Mientras transitamos esta temporada, recordemos: la
Preparacion para la Pascua no se trata de demostrar nuestra
devocidn, sino de participar en la dependencia de Jesus del
Padre.

Cuando ayunamos, no es un castigo; es una oportunidad.
Cuando oramos, no es una actuacion; es presencia.
Cuando damos, no es una transaccidn; es compartir la
generosidad de Dios.

La Preparacién para la Pascua no se trata de decir "lo siento”
suficientes veces para merecer el perdon. Se trata de recordar
que el perdon ya es nuestro y dejar que ese perdon nos
transforme en personas de amor.

La historia de los cuarenta dias de Jesus no es solo su historiaq,
es la nuestra. Es la historia de un amor que nunca nos
abandonarad. Es una historia de amor en el desierto.

El amor encarnado que nos transforma
La historia de la tentacion de JesUs nos muestra la Trinidad en
movimiento.

54



e El amor del Padre, ya declarado

e La presencia del Espiritu , guiando y sosteniendo

e La fidelidad del Hijo , haciéndonos participes de su
confianza

Esta no es una historia de una lucha de poder, sino una
revelacion de una relacion.

Jesus no vence al diablo con rayos divinos, sino con la
obediencia humana arraigada en el amor divino. Enfrenta la
tentacidn no como un superhéroe, sino como uno de nosotros,
demostrando que el amor de Dios puede vivirse en carne
humana.

Este es el corazon de la Encarnacién: Dios con nosotros, Dios por
nosotros, Dios dentro de nosotros.

Y porque Cristo enfrenté la tentacién y triunfé en el amor,
nuestros desiertos, nuestras hambres, nuestras dudas y nuestras
pruebas, también pueden convertirse en lugares de gracia.

Conclusion: El amor que no puede ser tentado

En esta historia vemos cudn fiel es el amor de Dios. Satands se
va, derrotado. Llegan los angeles. El amor permanece.

En el desierto de la Preparaciéon para la Pascua y en los desiertos
de nuestra propia vida, podemos confiar en ese mismo amor. El
amor del Padre es un amor que ni el hambre ni la duda, ni las
pruebas ni las tribulaciones, pueden arrebatar. No hay nada mas
fuerte que el amor de la Trinidad en el desierto.

Porque aquel que fue tentado en todo segun nuestra semejanza,
pero sin pecado, ahora vive en nosotros y nos ama a través de

55



nosotros. Asi que, cuando te sientas vacio, recuerda: Un Dios
confiable te sostiene.

Y eres lo suficientemente amado como para dar amor. Eres libre
de dar amor sin miedo a quedarte sin él. Busca maneras de
servir, bendecir y animar a los demdas. El amor divino siempre
fluye hacia afuera, siempre rebosa. ¢ CoOmo podemos vivir con
generosidad esta semana?

La generosidad amorosa de Dios ya ha dicho: “Eres mio”. Ese
amor (probado, comprobado y fiel) nunca te fallara.
Jesus, que sinfamos tu amor en el desierto . Amén.

Preguntas para conversar en grupos pequenos

1. ¢Qué revelan las respuestas de Jesus a Satands acerca de
su relacién con el Padre?

2. ¢ Qué consuelo, si es que hay alguno, obtienes de saber que

Jesus vencio las tentaciones de Satanas?

. ¢Alguna vez has ayunado? ¢Cémo te fue?

4.:Qué pasaria si vivieramos como si fuéramos lo
suficientemente amados como para dar amor? ;Como se
veria eso en nuestra comunidad?

N

INICIO

e—!! -‘2) COMUNION DE GRACIA

INTERNACIONATL

56



	 
	Sermón del 1 de febrero de 2026 — Cuarto domingo después de Epifanía 
	Reflexión: El Salmo 15 nos coloca frente a una pregunta esencial: ¿quién puede habitar en la presencia de Dios? El salmista responde describiendo una vida íntegra, justa y fiel, un retrato tan hermoso como inalcanzable cuando lo examinamos con honestidad. Al leernos en ese espejo, descubrimos que no somos ese “quién”.  
	 
	Sin embargo, la Escritura no nos deja en la exclusión, sino que nos conduce a Cristo, el único que encarna plenamente lo que el salmo exige.  
	Jesús es la respuesta viva al Salmo 15, Él permanece en la presencia del Padre y, por gracia, nos lleva con Él. Así, la pregunta que parecía cerrarnos el paso se convierte en una invitación, no basada en nuestro mérito, sino en su amor, para permanecer firmes y gozosos en la presencia de Dios. 
	 
	 
	Miqueas 6:1–8 • Salmo 15:1–5 • 1 Corintios 1:18–31 • Mateo 5:1–12 
	 
	Este domingo, continuamos en el tiempo de Epifanía, un momento en el que Jesús se revela no solo en gloria, sino con una gracia sorprendente. Nuestro tema esta semana es señalar hacia el camino de la cruz. El profeta Miqueas hace eco del antiguo llamado de Dios a su pueblo. Dios nos llama no a una religión vacía ni un ritual imponente, sino a una vida de justicia, bondad y humildad con Dios. El salmista describe al tipo de persona que puede morar con Dios: alguien que dice la verdad, protege a los vulnerables y actúa con integridad. Pablo recuerda a la Iglesia de Corinto que Dios revela su poder, no a través de la sabiduría o la fuerza mundanas. Más bien, Dios revela su poder a través de la locura de la cruz, donde Cristo se humilló para traer la salvación. Y en el Evangelio de Mateo, Jesús comienza el Sermón del Monte proclamando bendiciones. Estas bendiciones no son para los poderosos, sino para los pobres de espíritu, los que lloran, los mansos y los que buscan la paz. Estas lecturas nos desafían
	Señalando hacia el Camino a la Cruz (Vía Crucis) 
	1 Corintios 1:18–31 NVI  


	(Lee o pídele a alguien que lea el pasaje del sermón). 
	 
	18 Me explico: El mensaje de la cruz es una locura para los que se pierden; en cambio, para los que se salvan, es decir, para nosotros, este mensaje es el poder de Dios. 19 Pues está escrito: «Destruiré la sabiduría de los sabios; frustraré la inteligencia de los inteligentes». 20 ¿Dónde está el sabio? ¿Dónde el erudito? ¿Dónde el filósofo de esta época? ¿No ha convertido Dios en locura la sabiduría de este mundo? 21 Ya que Dios, en su sabio designio, dispuso que el mundo no lo conociera mediante la sabiduría humana, tuvo a bien salvar, mediante la locura de la predicación, a los que creen. 22 Los judíos piden señales y los que no son judíos buscan sabiduría, 23 mientras que nosotros predicamos a Cristo crucificado. Este mensaje es motivo de tropiezo para los judíos y es locura para los no judíos, 24 pero para los que Dios ha llamado, sean judíos o no sean, Cristo es el poder de Dios y la sabiduría de Dios. 25 Pues la locura de Dios es más sabia que la sabiduría humana y la debilidad
	Introducción: Modas, fama y la búsqueda de la sabiduría 
	Cada generación tiene sus tendencias. Quizás recuerdes los pantalones de campana, el peinado estilo “Afro”, las plataformas, el heavy metal o los aerobics. Quizás recuerdes cuando todos pensábamos que la leche de avena o la de almendra salvarían al mundo, o últimamente el bicarbonato es   la solución a todos los problemas de salud conocidos por la humanidad. 
	Las modas son divertidas porque son universales. Prometen el cambio que deseamos: mejor salud, mejor apariencia, mejor calidad de vida. Pero, como cualquier cosa nueva y atractiva, pasan de moda. Andy Warhol dijo que todos estos tendrían quince minutos de fama. Eso podría ser mucho tiempo en el mundo actual de videos virales de 10 segundos. 
	Ni siquiera la Iglesia es inmune a las tendencias. Nos entusiasman nuevos libros, nuevos estilos de adoración, nuevos movimientos, nuevas claves para el éxito. Algunas de estas cosas son buenas, otras son solo ruido. Pero bajo todas ellas yace el mismo impulso humano: queremos estar bien y vivir una buena vida. Queremos pertenecer. Queremos ser importantes. 
	El apóstol Pablo conocía bien ese impulso. La iglesia a la que escribía en Corinto estaba envuelta en su propio torbellino cultural. Corinto era una ciudad adicta a la inteligencia, la relevancia y la admiración. 
	Y en medio de ese torbellino, Pablo escribe sobre algo que parecía absurdo y poco popular. Escribe sobre un Dios crucificado. 
	El mensaje de la cruz es una locura para los que se pierden; en cambio, para los que se salvan, es decir, para nosotros, este mensaje es el poder de Dios. 1 Corintios 1:18 NVI 
	 
	La ciudad de Corinto: donde todo era nuevo y nada perduraba 
	Para comprender la iglesia de Corinto, es necesario comprender la ciudad misma. Corinto era la definición de ciudad emergente. Reconstruida a partir de ruinas, prosperaba gracias al comercio y rebosaba de abundancia de dinero e inversiones. Era “Las Vegas” del mundo antiguo: un lugar de oportunidades, ambición y autopromoción. 
	 
	Filósofos y emprendedores religiosos acudían en masa para difundir sus ideas. Uno podía saciarse con la nueva "sabiduría" que fuera tendencia en esa temporada. Todos buscaban sonar profundos, parecer iluminados y conseguir seguidores. 
	Podríamos llamarla la versión del primer siglo de las redes sociales. La gente cambiaba de opiniones constantemente, debatía sin parar, promocionaba su propia brillantez y preservaba su honor. 
	Así que, cuando Pablo predica a Cristo crucificado en esta ciudad de ganadores y gente que se esfuerza por alcanzar la cima, su mensaje suena a disparate. La crucifixión era la máxima señal del fracaso. Era la forma en que Roma decía: «Esta persona no importa». 
	Los corintios ansiaban éxito, sofisticación y estatus. Y Pablo les dio una cruz. 
	La locura de la cruz 
	Detengámonos y recordemos lo que realmente era la cruz. 
	No era una joya. No era arte. Era la herramienta de ejecución estatal: pública, brutal, humillante. Estaba diseñada no solo para matar, sino para avergonzar. Nunca se hablaba de la cruz en público. 
	Y, sin embargo, Pablo no puede dejar de hablar de ello. Repetidamente, centra el evangelio no en los milagros ni las enseñanzas de Jesús, sino en la cruz. 
	¿Por qué? Porque la cruz es donde Dios revela quién es . 
	25 Pues la locura de Dios es más sabia que la sabiduría humana y la debilidad de Dios es más fuerte que la fuerza humana.         1 Corintios 1:25 NVI  
	Esa frase lo pone todo patas arriba. Pablo no solo dice que Dios nos supera en inteligencia; dice que el amor de Dios parece una locura para un mundo adicto al poder. 
	Cuando miramos a Jesús en la cruz, vemos a un Dios que gana al perder, que gobierna sirviendo, que vence al morir. Esto no es una filosofía ingeniosa. No es una moda. Es una revelación. 
	La cruz no es nuestra idea de Dios; es la autorrevelación de Dios . Es lo que sucede cuando el amor divino penetra el pecado humano y se niega a tomar represalias o desquitarse. Es el amor de la Trinidad expuesto en la historia humana: el Padre enviando al Hijo, el Hijo ofreciéndose a sí mismo, el Espíritu sosteniéndolo en la obediencia. 
	En otras palabras: la cruz es la imagen del Dios trino cuando salva al mundo. (Por cierto, cuando usamos la palabra «trino» para describir a Dios, significa que consiste en tres en uno). 
	La iniciativa de Dios: El poder que surge de la debilidad 
	Pablo dice: 
	21 Ya que Dios, en su sabio designio, dispuso que el mundo no lo conociera mediante la sabiduría humana, tuvo a bien salvar, mediante la locura de la predicación, a los que creen.                         1 Corintios 1:21 NVI  
	Observemos el sujeto del verbo: Dios dispuso. 
	Es Dios quien decide. Dios salva. Dios elige. Dios actúa. El evangelio no es una nueva perspectiva humana. No es un plan de superación espiritual. Es Dios tomando la iniciativa para rescatarnos de los sistemas que hemos construido en torno al orgullo y el control. 
	En la cruz, Dios se niega a seguir nuestras reglas de éxito. Socava la lógica del imperio, la lógica de la dominación, la lógica del honor y la vergüenza, y la lógica de ganadores y perdedores. En Cristo, el poder de Dios se manifiesta no aplastando a otros, sino sanando sus heridas. 
	La Encarnación (el Hijo eterno, haciéndose hombre) alcanza su clímax en la cruz. Aquel que creó el universo se convierte en aquel que es crucificado por él. El Dios infinito decidió limitarse a amarnos desde nuestra fragilidad. 
	Por eso Pablo puede decir que «la debilidad de Dios es más fuerte que la fuerza humana». Lo que parece una derrota es en realidad una victoria divina. Es un amor más fuerte que el odio, un perdón más fuerte que la violencia, una vida más fuerte que la muerte. 
	Señalando el Camino a la Cruz (Vía Crucis) 
	Entonces, ¿qué significa testificar o señalar el camino a la cruz? 
	 
	Para Pablo, significa vivir como personas cuya identidad entera ha sido redefinida por el amor crucificado de Jesús. 
	En Corinto, todos intentaban ascender social, intelectual y religiosamente. Pero Pablo dice que Dios invierte la escalera: 
	 
	27 Pero Dios escogió lo tonto del mundo para avergonzar a los sabios, y escogió lo débil del mundo para avergonzar a los poderosos. 28 También escogió Dios lo más bajo y despreciado, y lo que no es nada, para anular lo que es, 29 a fin de que en su presencia nadie pueda jactarse. 1 Corintios 1:27-29 NVI  
	 
	Cuando vivimos según el camino de la cruz, dejamos de jactarnos de nosotros mismos y comenzamos a jactarnos en Dios. Eso no significa que glorifiquemos el sufrimiento ni que idealicemos la debilidad. Significa que aprendemos a ver la presencia de Dios donde el mundo menos la espera: en los quebrantados, en lo cotidiano, en lo ignorado. 
	Señalar el camino de la cruz es dejar que nuestras vidas apunten al amor que derrama la Trinidad. El Padre da al Hijo; el Hijo se da a sí mismo; el Espíritu da vida y consuelo. Todo el movimiento de Dios es externo, sacrificial y relacional. 
	La Iglesia está llamada a reflejar ese mismo movimiento: no buscar el poder, sino servir; no dominar, sino amar; no escalar más alto, sino arrodillarse más bajo. 
	Cuando la cruz confronta nuestra cultura 
	Los corintios estaban fascinados por la sabiduría y la retórica, o los argumentos persuasivos. Querían un evangelio que impresionara a la gente. 
	Hoy en día, nuestra cultura no es muy diferente. Buscamos relevancia, popularidad e influencia. Medimos el éxito por números, alcance y "me gusta". Incluso en el ministerio, podemos caer en la trampa de pensar que cuanto más grande y más fuerte, mejor. 
	Pero la cruz susurra una palabra diferente. Dice: Eres amado, no porque tengas éxito, sino porque eres mío. 
	La cruz expone nuestros ídolos, no solo los obvios como la riqueza o la fama, sino también los más sutiles como la autosuficiencia, la razón humana, la astucia y el control. Nos pregunta: ¿Confiarás en la sabiduría de Dios incluso cuando parezca insensata? 
	Eso significa presenciar o señalar el camino de la cruz . Significa confiar en que la obra redentora de Dios está ocurriendo incluso cuando el mundo la considera un fracaso. Significa creer que el amor, y no el dominio, es el verdadero poder que sana la creación. 
	La Trinidad y la Cruz: El amor de Dios en movimiento 
	Retrocedamos un poco y veamos cómo la cruz revela al Dios trino. 
	●​El Padre no es un juez airado que exige un pago. Es quien envía al Hijo por amor. «Porque tanto amó Dios al mundo que dio a su Hijo único» ( Juan 3:16 ). 
	●​El Hijo no es víctima de las circunstancias. Él voluntariamente asume nuestra condición, diciendo: «Nadie me la arrebata, sino que yo la entrego por mi propia voluntad.» ( Juan 10:18 ). 
	●​El Espíritu no está ausente. El Espíritu es quien capacita a Jesús para soportar el sufrimiento y quien lo resucita de entre los muertos; el mismo Espíritu se derrama sobre nosotros ( Romanos 8:11 ). 
	En la cruz, el amor eterno que siempre ha existido en la vida de Dios irrumpe en el mundo. La Trinidad no es una teoría; es el corazón palpitante del evangelio. 
	Cuando hablamos del poder de Dios, hablamos de ese amor: el que arriesga todo para restablecer la comunión. 
	Así pues, el mensaje de la cruz no es solamente que Jesús murió, sino que Dios mismo entró en nuestra oscuridad y la llenó de vida divina. 
	 
	La cruz y la Iglesia: una comunidad formada por la gracia 
	El problema de los corintios no era solo una mala teología, sino también una mala comunidad. Se dividían en facciones. «Yo sigo a Pablo», «Yo sigo a Apolos», «Yo sigo a Cefas». Cada grupo se creía superior. 
	¿La respuesta de Pablo? "¿Está dividido Cristo?" 
	La cruz desmantela nuestras jerarquías. Nos pone en igualdad de condiciones. Nadie está por encima de otro porque todos estamos bajo la misma misericordia. 
	 
	En una cultura obsesionada con el estatus, la Iglesia está llamada a ser una comunidad de gracia. No una reunión de la élite, sino una comunidad de los perdonados. 
	Pablo les recuerda a ellos y a nosotros quiénes somos: 
	Hermanos, consideren su propio llamamiento: no muchos de ustedes son sabios, según criterios meramente humanos; tampoco son muchos los poderosos ni muchos los de noble cuna. 1 Corintios 1:26 NVI  
	No llegamos aquí por méritos. Llegamos aquí por gracia. Lo que pasa con confiar en los méritos es que podría caer en la tentación de creer que me he ganado todo lo bueno de la vida. Así, cuando veo sufrimiento o desgracia en otros, podría caer en la tentación de creer que lo merecen. 
	La cruz configura un nuevo tipo de comunidad: un pueblo que encarna la humildad y la generosidad del Dios trino. Esto es lo que hace misional a la Iglesia: existimos no para llamar la atención, sino para revelar lo que Dios ha hecho y lo que está haciendo en Cristo. 
	La paradoja del poder 
	El mundo nos dice que el poder significa control, dominación y visibilidad. La cruz revela un poder diferente: el poder del amor que cede, sufre y transforma. 
	Cuando Pablo dice: «Cristo es el poder de Dios y la sabiduría de Dios», no está siendo metafórico (versículo 24). En la crucifixión de Jesús, se revela la verdadera naturaleza del poder divino. 
	Por eso Pablo puede decir: “El que se gloría, gloríese en el Señor”. Porque lo único de lo que vale la pena gloriarse es de lo que Dios ha hecho a través de la debilidad del amor ejemplificada por la cruz. 
	En la Iglesia, cada acto de servicio, cada gesto de compasión, cada palabra de perdón es una pequeña participación en ese mismo poder. Nos convertimos en testigos de la cruz no al ganar discusiones, sino al vivir vidas cruciformes, vidas moldeadas por el amor abnegado de Cristo. 
	La cruz como el fin de la jactancia 
	En el corazón del argumento de Pablo está la destrucción de la jactancia en uno mismo. 
	La jactancia es lo que sucede cuando intentamos definirnos al margen de Dios. Es cuando creemos que nuestro valor depende de nuestros logros, conocimiento o moralidad. La cruz acaba con esa ilusión. 
	El Hijo de Dios cuelga allí despojado de todo aquello de lo que normalmente nos jactamos: estatus, fuerza, éxito. Y, sin embargo, en ese mismo despojo, la gloria de Dios brilla con más fuerza. 
	La Encarnación significa que Dios no es demasiado orgulloso como para entrar en nuestra fragilidad. La cruz significa que se niega a dejarnos allí. 
	Así que, cuando Pablo dice: «El que se gloríe, gloríese en el Señor», nos invita a la libertad. La cruz nos libera de la autopromoción y la autoprotección. La cruz declara: Ya eres amado sin medida. 
	Un testigo moderno 
	Pocas voces modernas ilustran esto mejor que Henri Nouwen . Sacerdote y profesor de renombre mundial que impartió clases en Harvard y Yale. Poseía todo lo que Corinto habría admirado: inteligencia, éxito y reconocimiento. 
	Y, sin embargo, ya mayor, dejó la academia para vivir en una comunidad de L'Arche, un hogar para adultos con discapacidades del desarrollo. Allí descubrió una sabiduría diferente: la sabiduría del amor. 
	Una vez escribió: 
	“Cuando llegué a L'Arche, mi vida era un cansancio absoluto. Pero Dios me dijo: «Te amo. Quiero abrazarte». Finalmente, Dios tuvo la oportunidad de abrazarme de verdad y de poner sus manos divinas sobre mi corazón a través de esta comunidad.” 
	En esa comunidad, a la gente no le importaban sus libros ni sus credenciales. Lo amaban simplemente como Henri. Y en esa sencillez, redescubrió el poder de la cruz: la locura del amor que no espera nada y lo da todo. 
	El llamado misional: dar testimonio de Cristo crucificado 
	Cuando Pablo dice: “Proclamamos a Cristo crucificado”, está describiendo la misión continua de la Iglesia. 
	Nuestra tarea no es impresionar al mundo con nuestra inteligencia ni nuestra relevancia. Nuestra tarea es dar testimonio: señalar al Dios que salva por el amor que sufre y redime. 
	Este testimonio toma muchas formas: 
	●​Mostrar compasión donde otros muestran desprecio u odio 
	●​Perdonar cuando otros toman represalias o buscan venganza 
	●​Estar del lado de los vulnerables en lugar de ponerse del lado de los poderosos 
	●​Ofrecer esperanza donde la desesperación tiene la última palabra. 
	Cada acto de amor cruciforme proclama el evangelio. Dar testimonio del camino de la cruz es vivir como si la resurrección fuera real, porque lo es. 
	Conclusión: Gloriémonos en el Señor 
	Pablo termina este pasaje señalándonos la fuente de todo. La fuente de tu vida está en: 
	Cristo Jesús, a quien Dios ha hecho nuestra sabiduría, justificación, santificación y redención. 1 Corintios 1:30 NVI  
	Fíjense de nuevo: él es la fuente.​No diseñamos nuestra salvación. No la obtuvimos por razonamiento. La recibimos. En Jesucristo, Dios mismo se hizo nuestra sabiduría, nuestra justicia, nuestra santificación y nuestra redención. Todo lo que importa ya nos ha sido dado. 
	La cruz no es una estrategia temporal; es el carácter eterno de Dios revelado. 
	Y así, Pablo termina con esta bendición de humildad y alegría: 
	“Si alguien ha de gloriarse, que se gloríe en el Señor” 
	La invitación 
	El evangelio no es una moda más que se desvanecerá con la llegada de otra. Es la realidad perdurable de un Dios que se hizo humano, se apoderó de nuestro sufrimiento, cargó con nuestra vergüenza y la convirtió en gloria. 
	El camino de la cruz nunca estará de moda. Siempre le parecerá una locura al mundo. Pero para quienes han visto su poder, es la sabiduría de Dios. 
	Así que la invitación de hoy es sencilla:​Vengan y vean. Vengan y vean el poder del amor que se manifiesta como debilidad. Vengan y vean la sabiduría de Dios que confunde a los orgullosos. 
	​Vengan y vean al Cristo crucificado:​el Cordero que quita el pecado del mundo,​el Hijo que revela el corazón del Padre,​el Espíritu que renueva todas las cosas. 
	Éste es el camino de la cruz,​el camino de la vida,​el camino de la paz,​el camino del Dios trino que ha elegido salvar al mundo a través del amor. 
	Que la Iglesia de Jesús nos muestre el camino de la cruz. Amén. 
	 
	Preguntas para conversar en grupos pequeños 

	1.​¿Por qué el evangelio parece “locura” o “debilidad” en un mundo que valora el éxito, la fuerza y ​​el estatus? 
	2.​¿Ver la cruz a través de la lente de la Trinidad cambia la manera en que comprendes lo que allí ocurrió? 
	3.​¿Qué significa para nosotros señalar el camino de la cruz en nuestras relaciones, lugares de trabajo o comunidad? 
	4.​Dios eligió lo bajo y despreciado para avergonzar a los orgullosos y unir a su pueblo. ¿Cómo influye la cruz en nuestra manera de ver a los demás, especialmente a aquellos que el mundo ignora? 
	Sermón del 8 de febrero de 2026 — Quinto domingo después de la Epifanía 
	 
	Reflexión: La fe cristiana no se sostiene en palabras elocuentes, sino en una vida donde el amor de Dios se hace visible.  
	 
	Como Pablo recuerda a los corintios, el evangelio no se anuncia con sabiduría humana ni discursos persuasivos, sino con la demostración del poder del Espíritu. Más que “decir bien”, somos llamados a vivir desde la obra ya lograda de Cristo, confiando no en nuestra capacidad para convencer, sino en la fidelidad de Dios que cumple todas sus promesas en Jesús.  
	 
	Cuando dejamos de apoyarnos en palabras vacías y vivimos con autenticidad, nuestra vida se convierte en testimonio, y otros pueden encontrarse con el Reino no sólo a través de lo que decimos, sino de lo que el amor de Cristo hace en nosotros. 
	 
	Isaías 58:1–9a • Salmo 112:1–9 • 1 Cor. 2:1–12 • Mateo 5:13–20 
	 
	Al continuar la época de Epifanía, nos centramos en la luz revelada de Cristo, que se refleja en nosotros. Nuestro tema de este domingo es la sorprendente luz de la bondad de Dios. La luz de Dios brilla a través de la justicia, la generosidad y una vida llena de poder por el Espíritu. El profeta Isaías nos recuerda que la verdadera adoración no se trata solo de rituales. La verdadera adoración consiste en romper las ataduras de la injusticia, compartir el pan con los hambrientos y reparar lo que está roto. La verdadera adoración es la luz que brota como el amanecer cuando el Señor sana. El salmista describe a los justos como personas que se levantan en la oscuridad como la luz. Son misericordiosos, generosos y firmes. Pablo escribe a los corintios no con palabras altivas, sino con humildad y confianza en el Espíritu, para que la fe se base en el poder de Dios, no en la sabiduría humana. Y en el Evangelio de Mateo, Jesús llama a sus seguidores la sal de la tierra y la luz del mundo; no ocultos, sino
	La sorprendente luz de la bondad de Dios 
	Mateo 5:13-16 NVI  


	(Lee o pídele a alguien que lea el pasaje del sermón). 
	13 »Ustedes son la sal de la tierra. Pero si la sal pierde su sabor, ¿cómo lo recobrará? Ya no sirve para nada, sino para que la gente la deseche y la pisotee. 14 »Ustedes son la luz del mundo. Una ciudad en lo alto de una montaña no puede esconderse. 15 Tampoco se enciende una lámpara para cubrirla con una vasija. Por el contrario, se pone en el candelero para que alumbre a todos los que están en la casa. 16 Hagan brillar su luz delante de todos, para que ellos puedan ver las buenas obras de ustedes y alaben a su Padre que está en los cielos. 
	Introducción: El regalo inesperado de la bondad 
	¿Alguna vez alguien te sorprendió con un pequeño gesto de amabilidad que te cambió el día por completo? Quizás un desconocido te pagó el café porque olvidaste la cartera. Quizás un amigo apareció en tu puerta justo cuando necesitabas compañía. 
	Una vez lo experimenté cuando… (puedes insertar aquí tu propia historia breve y personal: algo simple, auténtico y humano). 
	No fue grandioso. No llegó a los titulares. Pero tuvo peso. Sentí que el mundo se había iluminado, aunque solo fuera por un instante. 
	La bondad hace eso. Abre una pequeña ventana a otra realidad: un atisbo de la bondad de Dios que brilla en la vida cotidiana. Hablemos de la sorprendente luz, de la bondad de Dios. 
	 
	El “efecto dominó” de la bondad 
	Hay un día en el calendario para celebrar precisamente esto: el Día de los Actos de Bondad inesperados, que se celebra cada 17 de febrero. 
	Sus orígenes se remontan a la escritora californiana Anne Herbert. En 1982, garabateó una frase en un mantel individual que con el tiempo daría la vuelta al mundo: «Practica la bondad al azar y los actos de belleza sin sentido». 
	Esas pocas palabras dieron pie a un movimiento e incluso inspiraron un libro infantil años después. En 1995, se creó una fundación para animar a los activistas de Actos de Bondad Inesperados a difundir la bondad dondequiera que vayan. 
	La ciencia confirma ahora lo que la fe ha proclamado desde hace mucho tiempo: la bondad es poderosa. Es buena para el mundo y para nuestras almas. Cuando practicamos la bondad, algo ocurre en nuestro cuerpo. Se liberan hormonas como la oxitocina y las endorfinas: nos sentimos más felices, más tranquilos y más sanos. El estrés disminuye; incluso la presión arterial baja. Las personas que practican la bondad con regularidad tienden a vivir vidas más largas y saludables. 
	Es como si nuestro Creador hubiera creado nuestros cuerpos y nuestras almas para que prosperaran gracias al amor. Entonces, si la bondad es tan beneficiosa física, emocional y espiritualmente, ¿por qué limitarla a actos aleatorios y ocasionales? 
	Dios siempre ha sabido lo que la investigación apenas ahora está descubriendo: que la bondad no es solo un buen hábito; es una forma de ser. Es un reflejo de quién es Dios. 
	Y en ninguna parte está esta verdad más clara que en las palabras de Jesús en Mateo 5 . 
	El Sermón del Monte: La bendición antes del mandato 
	Los versículos que escuchamos hoy provienen de lo que llamamos el Sermón del Monte de Jesús, uno de los pasajes más amados y, a la vez, más desafiantes de las Escrituras. 
	Antes de decir: «Ustedes son la sal de la tierra» o «Ustedes son la luz del mundo», Jesús bendice a sus oyentes. Dice: «Bienaventurados los pobres de espíritu... bienaventurados los misericordiosos... bienaventurados los pacificadores». 
	Jesús no empieza con exigencias. Empieza con bendiciones. Nos revela quiénes ya somos en él antes de decirnos cómo vivir. 
	Así que, cuando Jesús dice: «Ustedes son la sal de la tierra… ustedes son la luz del mundo», no nos impone una carga. Nos revela una identidad. 
	Jesús describe lo que sucede cuando la vida divina —la vida del Dios trino— arraiga en el corazón humano. (Y «trino» simplemente significa tres en uno). 
	Sal y Luz: Ordinarias, Necesarias, Transformadoras 
	Jesús podría haber elegido casi cualquier imagen para describir a sus seguidores. No dijo: «Ustedes son el oro de la tierra» ni «las joyas del mundo». Dijo: «Ustedes son la sal» y «Ustedes son la luz». 
	Dos cosas cotidianas, pero ambas esenciales para la vida. 
	La sal conserva y realza el sabor. En la antigüedad, antes de la refrigeración, la sal era la única forma de evitar que los alimentos se pudrieran. También se utilizaba en los sacrificios del templo, señal de pureza y alianza. La sal era un bien preciado. En la antigüedad, también se utilizaba como moneda o dinero. 
	Ser sal, entonces, es llevar el poder preservador de la bondad de Dios a la corrupción del mundo, para sacar a relucir el verdadero sabor de la vida tal como Dios lo quiso. 
	La luz , por otro lado, revela y orienta. Sin luz, no podemos ver lo real. A lo largo de las Escrituras, la luz es una de las metáforas más consistentes de la presencia de Dios: 
	El Señor es mi luz y mi salvación; ¿a quién temeré? El Señor es el baluarte de mi vida; ¿quién me asustará?. Salmo 27:1 NVI  
	 
	Tu palabra es una lámpara a mis pies; es una luz en mi sendero. Salmo 119:105 NVI  
	En Jesús, esa metáfora se hace realidad: «Yo soy la luz del mundo», dice en Juan 8:12 . 
	Y luego, sorprendentemente, se vuelve a sus discípulos y dice: «ustedes son la luz del mundo».Mateo 5:14-16 
	¿Ves lo que está pasando aquí? La luz que pertenece a Dios ahora brilla a través de las vidas humanas. El resplandor divino reflejado en la creación, revelado en el Hijo encarnado, ahora continúa en quienes están unidos a él por el Espíritu. 
	Ésta es la vida trinitaria en movimiento : 
	●​El Padre envía al Hijo. 
	●​El Hijo resplandece con el amor divino. 
	●​El Espíritu llena a la Iglesia para irradiar ese amor al mundo. 
	Así que, ser «sal» y «luz» no se trata de superación personal. Se trata de participar : de compartir la vida misma del Dios trino. Se trata de la sorprendente luz de la bondad de Dios. 
	La iniciativa de Dios: La luz dentro de nosotros no es nuestra 
	Es crucial ver que Jesús no manda a sus seguidores a convertirse en sal ni a esforzarse más por brillar. 
	 
	Él declara: «Ustedes son». Esto no es una ilusión; es un  pronunciamiento divino. Así como “Hágase la luz” trajo iluminación al universo, “Vosotros sois la luz del mundo” trae iluminación al alma humana. 
	La luz no se genera por sí sola. No es nuestra bondad, nuestro esfuerzo ni nuestra fuerza de voluntad. Es la presencia de Cristo mismo, la Luz del mundo, que vive en nosotros a través del Espíritu. 
	Dios no dice: “Esfuérzate más por ser bueno”. Él dice: “Estoy haciendo visible mi bondad en ti y a través de ti”. 
	Luego Jesús añade: «Dejen que su luz brille delante de los hombres, para que vean sus buenas obras y glorifiquen a su Padre que está en el cielo». 
	Nuestra bondad, nuestra compasión y nuestros actos de servicio apuntan más allá de nosotros mismos. Cuando amamos con generosidad, las personas vislumbran la Fuente. 
	Ven algo del corazón del Padre. 
	El corazón misional de la bondad 
	La bondad no es una virtud insignificante ni sentimental. Es una misión. Es una de las maneras en que Dios comunica su presencia al mundo. 
	En 1 Corintios 12:7 , Pablo dice: “A cada uno se le da una manifestación especial del Espíritu para el bien de los demás.”. 
	Todo creyente (no sólo pastores o misioneros) se convierte en un instrumento de la generosidad divina. ¿Y para qué sirve esa generosidad? Para el bien común. 
	Esto significa que la bondad, la compasión y la misericordia no son virtudes privadas; son signos públicos del Reino . 
	Cuando mostramos misericordia, anunciamos que el Dios que reina es misericordioso. Cuando perdonamos, revelamos que la economía del cielo se basa en la gracia, no en la venganza. Cuando servimos a los demás, encarnamos al Hijo que vino «no para ser servido, sino para servir». 
	Nuestras vidas se convierten en parábolas del amor divino. 
	 
	La lección de Isaías: Cuando la religión olvida la bondad 
	El pueblo de Judá olvidó esto. En Isaías 58 , ayunaban y oraban, cumpliendo sus rituales con precisión. Sin embargo, su sociedad estaba llena de conflictos e injusticias. 
	La respuesta de Dios es sorprendente: 
	“Ustedes sólo ayunan para pelear, reñir, y darse puñetazos a mansalva. Si quieren que el cielo atienda sus ruegos, ¡ayunen, pero no como ahora lo hacen!” Isaías 58:4, 6–7 
	 
	Dios no rechaza las disciplinas espirituales; restaura su propósito. El ayuno, la oración y la adoración tienen como objetivo abrirnos los ojos a los demás, no cerrarnos a ellos. 
	Isaías continúa describiendo algo increíble: 
	“Entonces tu luz despuntará como el alba, y tu sanidad brotará con rapidez.” (versículo 8) 
	Cuando mostramos bondad, cuando practicamos la justicia y la compasión, la luz de Dios brilla a través de nosotros y la sanación llega tanto a los demás como a nosotros mismos. 
	Incluso la ciencia moderna lo confirma una vez más: quien ofrece bondad, también experimenta renovación.  
	El altruismo (o lo que podríamos llamar estar atento a los demás) se asocia con mayor bienestar, salud y longevidad . 
	Bondad: El desbordamiento de la Trinidad 
	¿Por qué la bondad sana? Porque nos conecta con la realidad de Dios. El Padre, el Hijo y el Espíritu Santo son una comunión eterna de amor abnegado. Desde la eternidad, se han entregado el uno al otro, no por necesidad, sino por alegría. 
	Cuando Dios creó el mundo, no se sentía solo; era generoso. La creación misma es un acto de bondad divina: un desbordamiento de amor. 
	 
	La Encarnación continúa esa misma generosidad. En Jesucristo, el Verbo eterno se encarna, entrando en nuestra fragilidad no para condenar, sino para sanar. Toca a los leprosos, acoge a los marginados, come con los pecadores y bendice a los niños. 
	Cada acto de Jesús en los Evangelios, cada curación, cada comida, cada palabra de compasión es una ventana al corazón de la Trinidad. 
	Cuando mostramos bondad, no sólo somos amables. Nos unimos a la danza del amor divino: participamos en la vida del Dios que se entrega por el mundo. 
	La rectitud re-imaginada 
	Mucha gente oye la palabra justicia y piensa en perfección moral o en el cumplimiento de la ley. Pero Jesús redefine la justicia como una relación correcta : vivir en armonía con el amor de Dios. 
	Cuando nos llama sal y luz, describe una justicia que se percibe y que brilla. No se trata de parecer santo, sino de revelar santidad a través de la relación. 
	Isaías le dice al pueblo de Dios: la santidad que ignora a los hambrientos y a los oprimidos es hueca. 
	Cuando la Iglesia vive de esta manera, tal como lo permite el Espíritu (cuando amamos a nuestro prójimo, servimos a nuestros enemigos y practicamos la misericordia) nos convertimos en un testimonio vivo de la bondad de Dios. 
	Reunamos estos hilos en dos lecciones de nuestros pasajes de hoy: 
	1.​Una vida justa centra la atención en Dios, no en nosotros.​Jesús dice: «Hagan brillar su luz delante de todos, para que ellos puedan ver las buenas obras de ustedes y alaben a su Padre que está en los cielos.» (versículo 16). Cuando las personas experimentan nuestra bondad, ven a Dios con mayor claridad. 
	2.​Una vida recta es relacional.​No se trata de aislarnos para mejorar; se trata de conectar con el mundo con amor. Isaías nos muestra que la verdadera espiritualidad siempre se dirige hacia los demás, especialmente hacia los necesitados. 
	 
	Practiquemos la presencia de la bondad 
	Entonces, ¿cómo vivimos de esta manera? ¿Cómo mantenemos la conciencia de la luz de Dios en nosotros y la dejamos brillar? 
	Aquí hay algunas invitaciones prácticas: no son reglas, sino ritmos de gracia. Son ritmos que pueden guiar a otros hacia la sorprendente luz de la bondad de Dios. 
	1.​Pídele a Dios que te ayude a ver como Él ve. 
	La bondad suele empezar con la visión. Pasamos la vida tan deprisa que nos perdemos los rostros que tenemos delante. Pide al Espíritu que te ayude a ver al compañero de trabajo que se siente solo, al cajero cansado, al vecino que solo necesita que alguien lo escuche. 
	Oremos: «Señor, ayúdame a ver a los demás como tú los ves». Cuando empezamos a ver a las personas como imágenes de Dios, la bondad se vuelve algo natural. 
	2.​Incorpora un plan a tu cronograma. 
	Estar ocupado es uno de los mayores enemigos de la bondad. Si planeas cada minuto de tu día, nunca tendrás tiempo para detenerte a ayudar a alguien que lo necesite. Intenta dejar algunos minutos sin programar: en el trayecto al trabajo, entre reuniones, en el supermercado. Te sorprenderá la frecuencia con la que Dios llena ese espacio con citas divinas. 
	3.​Practica la bondad que preserva la dignidad. 
	La verdadera bondad nunca humilla. Restaura el valor. Hay una historia de una colección de Actos de Bondad Inesperados sobre una niña que cumplía los requisitos para recibir almuerzos gratuitos en la escuela. Cada día, cuando la maestra recogía el dinero para el almuerzo, los estudiantes que no podían pagar tenían que gritar "¡Gratis!" delante de todos: una humillación diaria.  
	 
	Como pueden imaginar, algunos estudiantes preferían no almorzar antes que afrontar esa vergüenza. 
	El conductor del autobús se dio cuenta. En lugar de darle dinero, le dijo que necesitaba su ayuda cada mañana para comprobar que todos los niños bajaran sanos y salvos, y le pagó por su "trabajo". Nunca más volvió a faltar al almuerzo. Así es la bondad divina: considerada, creativa y que preserva la dignidad. 
	4.​Deja que tu bondad apunte más allá de ti. 
	Recuerda, Jesús dijo que el propósito de brillar es que otros “glorifiquen a tu Padre que está en el cielo”. Cuando practicamos la bondad, no intentamos lucir bien; ayudamos a otros a vislumbrar la bondad de Dios. 
	La bondad como misión 
	En un mundo que premia la indignación y la competencia, la amabilidad es contracultural. No es casualidad, es revolucionaria. Cada acto de compasión se convierte en un acto de resistencia contra el mal y la desesperación. Cada gesto de gracia ahuyenta la oscuridad. 
	Jesús dice que somos la luz del mundo, no porque seamos perfectos, sino porque el mundo está oscuro y Dios brilla a través de nosotros. Este es el corazón de la misión. 
	La misión no es solo viajar al extranjero o predicar sermones. Es vivir de tal manera que el amor de Dios se haga visible en los espacios cotidianos: lugares de trabajo, escuelas, vecindarios, mesas. Es vivir como ciudadanos del reino de Dios. 
	La Encarnación Continúa 
	La Encarnación (Dios haciéndose hombre en Jesús) no terminó en Belén ni en la Ascensión. Continúa en nosotros, el Cuerpo de Cristo. 
	Por medio del Espíritu, Dios se encarna en cada generación.​Cuando ofrecemos una comida, una oración, una palabra de aliento, es Cristo mismo quien actúa en nosotros. 
	Santa Teresa de Ávila capturó esta verdad hermosamente: 
	“Cristo no tiene cuerpo ahora en la tierra, excepto el tuyo;​no tiene más manos que las tuyas, ni más pies que los tuyos.​Tuyos son los ojos a través de los cuales la compasión de Cristo debe contemplar el mundo.” 
	Ese es el misterio del Evangelio. Cristo encarnado sigue vivo a través de su pueblo, irradiando la luz del amor del Padre en cada rincón de la creación. 
	Una comunidad radiante 
	Jesús no solo llama sal y luz a cada individuo; se dirige a toda la comunidad. «Una ciudad construida sobre un monte no se puede esconder». Juntos brillamos más. 
	La Iglesia está destinada a ser una ciudad de luz, una comunidad tan llena de gracia y generosidad que el mundo la contempla y ve el reflejo del cielo. Cuando nos reunimos para adorar, cuando oramos, servimos, perdonamos y nos regocijamos juntos, encarnamos una nueva humanidad: una que sabe a esperanza y brilla como el amor. 
	¡La Iglesia primitiva era conocida por su gran amor! Lo mismo puede decirse de nosotros. 
	Conclusión: La luz aún brilla 
	El mundo no necesita más ruido ni más inteligencia. Necesita luz.​Y la buena noticia es que la luz ya está aquí. 
	El Padre envió al Hijo.​El Hijo derramó su Espíritu.​El Espíritu brilla a través de la Iglesia. 
	Somos la sal de la tierra.​Somos la luz del mundo. 
	No por nuestro esfuerzo, sino porque Dios vive en nosotros.​No para nuestra gloria, sino para la suya y para su reino. 
	 
	Así que, esta semana, deja que tu bondad brille.​Pídele al Espíritu que te muestre esos pequeños momentos sagrados donde el amor de Dios puede abrirse paso: en la fila del supermercado, en un correo electrónico, en tu casa, en una conversación. 
	Porque al final, lo que Jesús les dijo a sus discípulos sigue siendo cierto para nosotros: “Hagan brillar su luz delante de todos, para que ellos puedan ver las buenas obras de ustedes y alaben a su Padre que está en los cielos.”. 
	Gracias, Dios, por la sorprendente luz de tu bondad. Amén. 
	 
	Preguntas para conversar en grupos pequeños 

	1.​¿Cómo reflejan estas imágenes (sal y luz) lo que Dios ya ha hecho en Jesús, la verdadera Luz del mundo? 
	2.​Jesús no dice “traten de ser luz”, sino “ustedes son la luz”. ¿Qué revela esto acerca de quiénes nos ha creado Dios para ser a través del Espíritu? 
	3.​¿Cómo podría el ver la bondad como algo que Dios hace a través de nosotros (en lugar de algo que realizamos nosotros) cambiar la forma en que vivimos y servimos a los demás? 
	4.​¿Dónde ves oportunidades para que el grupo o congregación encarne la bondad de Dios de maneras prácticas esta semana? 
	 
	Sermón del 15 de febrero de 2026 — Domingo de la Transfiguración 
	Reflexión: Hay momentos en los que Dios levanta el velo y nos permite ver lo que siempre ha estado allí. La transfiguración nos recuerda que Jesús es el punto de encuentro entre la gloria y la gracia, entre el cielo y la tierra. En la montaña, los discípulos contemplaron la luz divina que habitaba en Él; en el valle, fueron llamados a vivir confiando en esa misma luz. La voz del Padre sigue resonando hoy: “Este es mi Hijo amado… escúchenlo”. En medio del temor, la incertidumbre o la rutina cotidiana, Cristo se acerca, nos toca y nos levanta, invitándonos a no tener miedo. La gloria que brilló en la montaña no quedó allí: por el Espíritu, habita ahora en nosotros, para que nuestras vidas reflejen su luz y su amor en un mundo que anhela esperanza. 
	Éxodo 24:12–18 • Salmo 99:1–9 • 2 Pedro 1:16–21 • Mateo 17:1–9 
	 
	Hoy es el Domingo de la Transfiguración, un momento que une la temporada de Epifanía y el camino hacia la Preparación para la Pascua. Nuestro tema esta semana es brillar con la luz que da Jesús. En Éxodo, Moisés asciende a la montaña hacia la nube de la gloria de Dios, donde recibe la palabra que dará forma a un pueblo. El salmista nos invita a admirar la majestad del Señor en el Salmo 99. En su segunda carta, Pedro testifica que la historia de la gloria de Jesús en la montaña no es un mito. Fue una realidad que vio con sus propios ojos: una lámpara que brillaba en un lugar oscuro. Y en el Evangelio de Mateo, nos unimos a los discípulos en la montaña. Allí Jesús se transfigura, radiante de luz divina. La voz del Padre lo afirma: "Este es mi Hijo amado... escúchenlo". Estos textos nos recuerdan que encontrar la gloria de Cristo no es escapar del mundo. Es una llamada a volver a los valles de la vida, brillando con la luz que da Jesús y escuchando atentamente a Aquel que nos conduce a la misión
	Brillando con la luz que Jesús da 
	Mateo 17:1–9 NVI  


	(Lee o pídele a alguien que lea el pasaje del sermón). 
	 
	17 Seis días después, Jesús tomó consigo a Pedro, a Santiago y a Juan, el hermano de Santiago, y los llevó aparte, a una montaña alta. 2 Allí se transfiguró en presencia de ellos; su rostro resplandeció como el sol y su ropa se volvió blanca como la luz. 3 En esto, se aparecieron Moisés y Elías conversando con Jesús. 4 Pedro dijo a Jesús: —Señor, ¡qué bien que estemos aquí! Si quieres, levantaré tres albergues: uno para ti, otro para Moisés y otro para Elías. 5 Mientras estaba aún hablando, apareció una nube luminosa que los envolvió y de la cual salió una voz que dijo: «Este es mi Hijo amado; estoy muy complacido con él. ¡Escúchenlo!». 6 Al oír esto, los discípulos se postraron sobre su rostro, aterrorizados. 7 Pero Jesús se acercó a ellos y los tocó. —Levántense —dijo—. No tengan miedo. 8 Cuando alzaron la vista, no vieron a nadie más que a Jesús. 9 Mientras bajaban de la montaña, Jesús les encargó: —No cuenten a nadie lo que han visto hasta que el Hijo del
	 
	 
	Introducción: La belleza de los opuestos 
	¿A cuántos les gustan las montañas rusas? (Quizás puedas compartir una anécdota personal sobre algo que te guste, que dé miedo, pero que también sea divertido. Eres libre de usar un ejemplo diferente a las montañas rusas.  
	 
	Las actividades populares que infunden miedo incluyen el paracaidismo, saltar del bungee o deportes extremos). ¿Por qué pensamos que una actividad que nos da miedo también es divertida? Tener miedo parece lo contrario de la diversión:          es una paradoja. 
	Vivir una vida de fe puede implicar aceptar la paradoja. Una paradoja es una idea o afirmación que parece errónea o imposible, pero que, tras una reflexión más profunda, cobra sentido. Se trata de dos cosas o cualidades aparentemente opuestas que, en realidad, pueden ser ciertas al mismo tiempo. Como un pasatiempo aterrador pero divertido. 
	O como creen los cristianos, hay que perder la vida para encontrarla. 
	Vivimos rodeados de estas tensiones: palabras y experiencias que contienen ambas caras de una verdad a la vez. La vida está llena de estos momentos que presentan los opuestos en una misma situación.  
	Y quizás por eso la Transfiguración de Jesús, la historia que leemos en Mateo 17 , es tan impactante. Porque aquí, en la cima de una montaña, el cielo y la tierra, lo humano y lo divino, el temor y la gloria, se unen en una visión sobrecogedora. 
	En Jesús todos los opuestos se mantienen unidos en perfecta unidad. 
	La historia que sucede en el monte 
	Mateo nos dice: 
	Seis días después, Jesús tomó consigo a Pedro, a Santiago y a su hermano Juan, y los llevó solos a un monte alto. Y se transfiguró delante de ellos, y su rostro resplandeció como el sol, y sus vestiduras se volvieron resplandecientes como la luz. 
	Intenta imaginar ese momento. El rostro polvoriento y familiar de Jesús (con el que habían comido, reído y caminado kilómetros), de repente radiante de luz divina. 
	No era que un foco lo iluminara. La luz brillaba desde su interior. Era su propia gloria, su propia vida divina irrumpiendo a través de su humanidad. 
	Esto es lo que los teólogos llaman teofanía: una manifestación visible de Dios. Y es lo que los cristianos llaman la Transfiguración . Esta palabra en griego es metamorphoo , de donde proviene nuestra palabra metamorfosis. 
	Significa transformación, pero no solo un cambio superficial. Es la revelación de lo que siempre ha sido cierto bajo la superficie. La Transfiguración es la revelación de la identidad divina de Jesús. 
	Por un instante, el velo entre el cielo y la tierra se descorrió. Los discípulos vieron a Jesús como realmente es: el Hijo eterno de Dios, radiante con la gloria del Padre y lleno de la luz del Espíritu. 
	No se trata de que Jesús se convierta en algo nuevo. Se trata de que Jesús revela lo que ha sido verdad desde la eternidad. 
	La Gloria Trina Revelada 
	Y entonces ocurre algo aún más misterioso. «De repente se les aparecieron Moisés y Elías, hablando con él». 
	Moisés y Elías fueron dos figuras muy importantes de la historia de Israel. Dios eligió a Moisés para dirigir la nación de Israel y le dio al pueblo las reglas que llamamos los Diez Mandamientos. Dios le dio los Diez Mandamientos a Moisés para que los transmitiera a Israel, por lo que se le considera el gran legislador. Elías era un profeta, y un profeta era una persona elegida por Dios para transmitir sus mensajes al pueblo. Estos mensajes a menudo instaron a la gente a dejar de pecar. 
	Así, Moisés y Elías aparecen con Jesús: uno representa la ley del pacto de Dios, el otro la promesa profética de Dios. 
	Están junto a Jesús, y en ese momento los discípulos vislumbran algo extraordinario. Toda la historia de Israel, todo el anhelo humano y toda la promesa divina convergen en Jesús. La Ley y los Profetas (dos vertientes de la revelación de Dios) encuentran su cumplimiento en una sola persona. 
	Y entonces, como para sellarlo todo, una nube brillante los envuelve. Es señal de la presencia del Espíritu, un eco de la nube que guió a Israel en el desierto, la misma gloria que llenó el tabernáculo y más tarde el templo. 
	Y desde esa nube, la voz del Padre habla: «Este es mi Hijo, el Amado; en él me complazco. ¡Escúchenlo!» 
	El Hijo sube a una montaña alta, el Espíritu aparece como una nube, el Padre habla. Toda la Trinidad está presente y activa en este momento de revelación. 
	La voz del Padre.​El resplandor del Hijo.​La nube de gloria del Espíritu. 
	La Transfiguración no es sólo un milagro; es una ventana a la comunión eterna de la propia vida de Dios. 
	Lo que vieron los discípulos y lo que vemos nosotros 
	Pedro, Santiago y Juan apenas lo asimilan. Pedro, siempre el primero en hablar, dice: «Señor, ¡qué bien estamos aquí! Si quieres, levantaré tres tiendas: una para ti, otra para Moisés y otra para Elías». 
	Es casi entrañable. Pedro quiere aferrarse al momento, congelarlo, hacerlo perdurar. Pero lo malinterpreta. 
	Ve tres grandes figuras (Moisés, Elías y Jesús) y quiere honrarlos a los tres. Pero la voz del cielo lo interrumpe, como diciendo: «No, Pedro. Tres no. Uno solo». 
	“Éste es mi Hijo amado… escuchadlo.” 
	Jesús no es un maestro entre muchos, ni un profeta entre sus iguales. Él es aquel en quien todos los demás encuentran su significado. Cuando los discípulos finalmente alzan la vista, no ven a nadie más que a Jesús. 
	Cuando la luz radiante se desvanece, cuando la nube de gloria se disipa, cuando la confusión se asienta, solo ven a Jesús. Él es suficiente. 
	¿Qué significa la transfiguración para nosotros? 
	Ahora bien, ¿qué significa esta visión para nosotros hoy? 
	¿Por qué aparece esta extraña y luminosa historia justo antes de que Jesús se dirija hacia Jerusalén y la cruz? Podemos entenderla como un anticipo de la resurrección , una revelación antes del camino del sufrimiento. 
	Veamos qué aprendemos a través de este momento en el monte. 
	La plenitud viene a través de la transformación de Jesús, no de la nuestra. 
	La palabra metamorfosis nos recuerda que lo que le sucede a Jesús también nos sucede a nosotros a través de él. La misma luz divina que irradia Cristo es la luz que nos transforma. Pablo usa la misma palabra en Romanos 12:2 NVI : «Transfórmense [sean transformados] (metamorphoo) mediante la renovación de su mente». 
	Pablo no nos dice que nos transformemos . Describe lo que sucede cuando el Espíritu nos renueva por dentro, cuando brillamos con la luz que Jesús nos da. 
	En Jesús, Dios ya realizó la obra transformadora. La Transfiguración no se trata solo de la gloria de Cristo; es una promesa de nuestra participación en esa gloria. 
	La humanidad que Jesús asumió (nuestra humanidad) se está completando, sanando y renovando en él. La plenitud no es algo que construimos; es algo que recibimos. 
	En Jesús, los fragmentos de nuestra vida se reúnen y se recomponen. Nuestras fortalezas y debilidades, nuestras alegrías y tristezas, nuestras victorias y fracasos se recomponen en Cristo. 
	La transfiguración revela que la muerte no tiene poder final. 
	Los discípulos no lo comprendieron del todo en aquel momento, pero la visión que tuvieron ese día se convertiría en un ancla para su fe. Cuando más tarde presenciaron el sufrimiento y la muerte de Jesús, pudieron recordar: Vimos su gloria. Sabemos quién es realmente. 
	La Transfiguración prefigura la resurrección. Nos muestra que la luz de la vida de Dios no se extingue con la muerte, sino que brilla a través de ella. Aquel que resplandeció en el monte es el mismo que brillará fuera del sepulcro vacío. 
	Jesús les dijo: «No le cuenten a nadie la visión hasta que el Hijo del Hombre haya resucitado de entre los muertos». 
	Solo después de la resurrección comprenderán verdaderamente lo que han visto. La luz de la vida no puede ser contenida por la muerte, y en él, la muerte tampoco puede contenernos. 
	Esta es nuestra esperanza. La muerte, el fracaso, el mal y el miedo no tienen la última palabra; el amor transformador de Dios sí la tiene. 
	En Jesús, los opuestos se mantienen unidos en la totalidad. 
	La Transfiguración es una historia de contrastes reconciliados: 
	●​Lo humano y lo divino se encuentran en una sola persona. 
	●​La tierra y el cielo convergen en una montaña. 
	●​La Ley y los Profetas encuentran unidad en un solo Señor. 
	●​Desconcierto y consuelo coexisten en un solo toque. 
	Pedro, Santiago y Juan caen boca abajo por el miedo, pero Jesús se acerca, los toca y les dice: «Levántense. No tengan miedo». 
	En Jesús, la majestad y la misericordia nunca se oponen. El Dios infinito se inclina para extender su mano sobre los discípulos temblorosos. Aquel que brilla como el sol también se inclina con ternura. Esta es la paradoja central del evangelio:​el mismo Dios que gobierna el universo también lava los pies.​La misma gloria que ciega los cielos también consuela a los temerosos. 
	Así, la Transfiguración nos enseña a mantener unidos los opuestos. Nos enseña a ver la fuerza en la dulzura, el poder en la humildad y la luz en medio de la sombra. 
	 
	Dios todavía habla, escúchalo. 
	El mandato del Padre: «Escúchenlo» no es solo para Pedro, Santiago y Juan, sino también para nosotros. Vivimos en un mundo de ruido: un sinfín de voces, opiniones y distracciones. Pero en el monte, Dios reduce el campo de acción. 
	“Escúchenlo.” 
	No a la ansiedad del mundo. No a nuestro propio miedo. No a los viejos guiones de vergüenza o incompetencia. 
	“Escuchen a mi Hijo.” 
	Cuando escuchamos a Jesús, no oímos condenación, sino compasión. No oímos exigencias, sino invitación. Esa voz trae paz a nuestro caos y unidad a nuestro ser dividido. 
	Aplicación: Vivir vidas transfiguradas 
	Entonces, ¿cómo vivimos a la luz de esta revelación?​¿Cómo trasladamos la visión de la cima de la montaña al valle de la vida cotidiana? 
	Dibujemos tres invitaciones sencillas. 
	1.​Entiende que eres un trabajo en progreso 
	La transformación lleva tiempo. Los hábitos, emociones o patrones negativos no nos descalifican del amor de Dios; son precisamente donde su gracia transformadora obra. 
	Podemos reconocer nuestras luchas con honestidad sin perder la esperanza. Jesús no brilló porque escapó de la humanidad; brilló a través de ella. De la misma manera, la luz de Dios nos encuentra no en nuestra perfección, sino en nuestro proceso. 
	Así que, cuando fracases, no desesperes. Cuando viejas heridas resurjan, no te escondas. Sácalas a la luz. Nada puede separarte del amor de Cristo. Nada. 
	2.​Cree que el deleite de Dios te incluye 
	En la Transfiguración, el Padre declara: «Éste es mi Hijo amado; en él tengo complacencia». 
	Esas palabras se dirigen a Jesús, pero como estamos incluidos en él, también se dirigen a nosotros. El placer de Dios no es algo que ganamos; es algo que compartimos. 
	A través de Cristo, el Padre nos mira y nos dice: «Eres mi hijo amado. En ti tengo complacencia». Vivir en esa verdad es liberarse de la búsqueda incesante de aprobación. 
	También cambia nuestra forma de ver a los demás. Si Dios se deleita en ellos, ¿cómo no hacerlo nosotros? Así, nos convertimos en personas que ofrecen gracia en lugar de rencor, que perdonan con prontitud, que ven a los demás no como problemas que resolver, sino como personas a quienes amar. 
	3.​Sé rápido para consolar a los temerosos 
	Cuando los discípulos caen al suelo aterrorizados, Jesús no los regaña; los toca. «Levántense. No tengan miedo». 
	Qué imagen de compasión divina. El mismo Jesús que brilla con luz increada extiende la mano con manos humanas. La misma voz que domina el viento susurra consuelo a los corazones temblorosos. 
	Estamos llamados a hacer lo mismo: a ser personas que ofrecen una mano firme a quienes se sienten abrumados por la vida. No con clichés, sino con presencia. No para solucionar el problema, sino para recordarles que no están solos. 
	El Espíritu, llamado el Consolador, ahora vive en nosotros para continuar este ministerio a través de nosotros. Cada vez que consolamos a alguien que sufre, el toque de Jesús llega a través de nosotros. 
	La visión transfigurada de la totalidad 
	En el corazón de la Transfiguración hay una promesa: que todas las partes fragmentadas y divididas de nuestras vidas están siendo reunidas en unidad en Cristo. 
	Él es el lugar de encuentro de los opuestos: la verdadera y final integración del cielo y la tierra, Dios y la humanidad, la gloria y la humildad. 
	Y porque él ha incorporado nuestra humanidad a su divinidad, nada en nosotros se desperdicia. Incluso nuestras contradicciones, nuestras tensiones, nuestras aristas inacabadas, todo puede transfigurarse en belleza. 
	En Cristo, los opuestos no se anulan entre sí; se redimen y se armonizan en el amor divino. 
	Conclusión: Ver a Jesús solo 
	Cuando los discípulos abrieron los ojos después de que la nube se disipó, no vieron a nadie más que a Jesús. Esa es la visión que también necesitamos. No a Moisés, ni a Elías, ni las voces contrapuestas de la ley, el cumplimiento o el miedo, sino solo a Jesús. 
	La gloria divina todopoderosa y la gracia sanadora y misericordiosa no son opuestas: son una y la misma en el rostro radiante de Cristo. 
	Y la voz que habló desde la nube aún nos habla: «Este es mi Hijo amado; en él me complazco. Escúchenlo». 
	Escucha: las palabras de Jesús nos transforman.​Mira: Jesús nos muestra quiénes somos realmente en él.​Levántate: Jesús está con nosotros y no tenemos por qué temer. 
	Porque la luz que brilló en la montaña brilla en nuestros corazones, revelando la gloria de Dios en el rostro de Jesucristo. Que brillemos con la luz que Jesús nos da. Amén. 
	 
	Preguntas para conversar en grupos pequeños 

	1.​¿La historia de la Transfiguración influye en cómo vemos a Jesús no sólo como plenamente humano sino también como plenamente divino? (la imagen visible del Dios invisible)    ¿En qué se diferencia nuestra transformación en Cristo (nuestra metamorfosis) de la superación personal o la fuerza de voluntad? 
	2.​¿Qué significa para ti “escuchar” al Hijo? 
	3.​¿Cómo podría ser diferente nuestra congregación si viviéramos desde esta profunda conciencia de estar escondidos en el Amado, de ser amados y aceptados por Dios? 
	Sermón del 22 de febrero de 2026 — Primer Domingo de Preparación para la Pascua 
	 
	Reflexión: El desierto no es un lugar de castigo, sino de encuentro y transformación. Allí, donde el ruido se apaga y las seguridades humanas se desmoronan, Dios forma el corazón y afirma nuestra identidad. Jesús, guiado por el Espíritu, enfrentó la tentación no desde el poder, sino desde la confianza; no desde la autosuficiencia, sino desde la obediencia. En el silencio y la escasez, eligió vivir sostenido por la Palabra del Padre. También nosotros atravesamos desiertos, no para ser abandonados, sino para aprender a depender más profundamente de Dios. En este tiempo de preparación, somos invitados a permitir que nuestra hambre se transforme en fe, nuestra fragilidad en apertura, y nuestro vacío en espacio para la gracia que renueva y sostiene la vida. 
	Génesis 2:15–17 ; 3:1–7 • Salmo 32:1–11 • Romanos 5:12–19 • Mateo 4:1–11 
	Hoy es el Primer Domingo de Preparación para la Pascua, un tiempo de reflexión, arrepentimiento y renovación. Nuestro tema esta semana es el amor en el desierto. En el Génesis, recordamos cuando Adán y Eva fueron tentados en el jardín. Eligieron la desconfianza en lugar de la confianza, representando un mundo marcado por la desolación y el ocultamiento. Sin embargo, el Salmo 32 canta sobre otro camino: la alegría de la confesión y la liberación del perdón. En su carta a los Romanos, Pablo contrasta a Adán y Cristo: por uno vinieron el pecado y la muerte, pero por el otro la justicia y la vida para todos. Y en el Evangelio de Mateo, caminamos con Jesús hacia el desierto. Allí enfrenta la tentación de frente, no con poder ni orgullo, sino con la confianza en el Padre y la fidelidad a la palabra de Dios. Estas lecturas nos recuerdan que la Preparación para la Pascua no se trata de autocastigo. La Preparación para la Pascua puede verse como un regreso al desierto con Jesús. No resistimos al mal 
	Amor en el desierto 
	Mateo 4:1–11 NVI  


	(Lee o pídele a alguien que lea el pasaje del sermón). 
	Tentación de Jesús 4 Luego el Espíritu llevó a Jesús al desierto para ser tentado por el diablo. 2 Después de ayunar cuarenta días y cuarenta noches, tuvo hambre. 3 El tentador se acercó y le propuso: —Si eres el Hijo de Dios, ordena a estas piedras que se conviertan en pan. 4 Jesús respondió: —Escrito está: “No sólo de pan vive el hombre, sino de toda palabra que sale de la boca de Dios”. 5 Luego el diablo lo llevó a la ciudad santa e hizo que se pusiera de pie sobre la parte más alta del Templo 6 y le dijo: —Si eres el Hijo de Dios, tírate abajo. Pues escrito está: »“Ordenará que sus ángeles te protejan y ellos te sostendrán en sus manos para que no tropieces con piedra alguna”». 7 —También está escrito: “No pongas a prueba al Señor tu Dios” —contestó Jesús. 8 De nuevo el diablo lo llevó a una montaña muy alta. Allí le mostró todos los reinos del mundo y su esplendor. 9 Y le dijo: —Todo esto te daré si te postras y me adoras. 10 —¡Vete, Satanás! —dijo
	 
	Introducción: Amor y malentendidos 
	En una película antigua de 1970 titulada Love Story (Historia de amor) hay una frase famosa: «Amar significa nunca tener que pedir perdón». 
	 
	Ahora bien, cualquiera que haya amado, ya sea románticamente o no, sabe que eso no es cierto. El amor verdadero implica decir "lo siento" con frecuencia. Significa humildad, perdón y volver a empezar. 
	Esa frase de "Love Story" puede sonar romántica. Pero en realidad capta algo importante sobre la facilidad con la que malinterpretamos el amor. A menudo pensamos en el amor como un sentimiento o una transacción: algo que ganamos, merecemos o mantenemos con nuestro comportamiento. 
	Y a veces traemos esos mismos malentendidos a nuestra relación con Dios. 
	 
	Preparación para la Pascua y amor 
	Hoy es el primer domingo de Preparación para la Pascua, un período de 40 días. Esta temporada comienza con el Primer día de preparación y nos conduce hacia la cruz y la resurrección. Para muchos, la Preparación para la Pascua se asocia con renunciar a cosas: ayunar, abstenerse o "prescindir". Algunos ayunan de azúcar, redes sociales o carne. Otros añaden prácticas como la oración o actos de servicio. 
	Esas prácticas pueden ser buenas, pero la Preparación para la Pascua no se trata de ganarnos la aprobación de Dios ni de demostrar nuestra devoción. No se trata de castigarnos por nuestros pecados ni de intentar pagarle a Dios por el sufrimiento de Jesús. 
	La Preparación para la Pascua se trata de recordar quién es Dios y quiénes somos nosotros en Dios . Se trata de volver al amor: el amor divino, no el amor sentimental. 
	Los cuarenta días de Preparación para la Pascua recuerdan los cuarenta días que Jesús pasó en el desierto. Así como Israel vagó por el desierto durante cuarenta años, Jesús entra en él. Entra para enfrentar lo que la humanidad siempre ha enfrentado: tentación, lucha y pruebas. 
	Pero esta no es una historia de fuerza de voluntad ni de heroísmo moral. Se trata de la fidelidad de Dios revelada en la humanidad de Jesús . 
	La Escena: Guiados por el Espíritu 
	Mateo comienza: “Entonces Jesús fue llevado por el Espíritu al desierto para ser tentado por el diablo”. 
	Nota: Es el Espíritu quien conduce a Jesús al desierto. 
	Esto significa que el desierto para Jesús no fue un error ni un desvío. Era parte del plan redentor de Dios. El mismo Espíritu que descendió como paloma en el bautismo de Jesús ahora lo conduce a un lugar de hambre y desolación. 
	La voz del Padre acababa de tronar en el Jordán: «Este es mi Hijo amado, en quien tengo complacencia». Y ahora ese Hijo amado camina hacia la soledad, el silencio y la prueba. 
	¿Por qué? Porque así es como se manifiesta el amor divino cuando penetra plenamente en nuestra humanidad. 
	El Hijo encarnado, fortalecido por el Espíritu, va al desierto no para demostrar su amor al Padre, sino para revelarnos el amor del Padre. 
	El desierto como lugar de encuentro 
	En las Escrituras, el desierto nunca es sólo un telón de fondo; es un lugar donde los límites entre el cielo y la tierra se difuminan. 
	●​Israel se encontró con Dios en el desierto. 
	●​Moisés escuchó el nombre de Dios desde una zarza ardiente en el desierto. 
	●​Elías escuchó el susurro de Dios allí después de la tormenta. 
	El desierto puede considerarse una metáfora de un lugar o una condición donde todo lo demás desaparece, como el éxito, la distracción, la comodidad y el ruido. Y nos encontramos cara a cara con el Dios vivo. 
	Cuando Jesús entra en el desierto mismo, entra en la condición humana en su forma más vulnerable: hambriento, solo y tentado. 
	Y, sin embargo, incluso aquí, la presencia de Dios no está ausente. El Espíritu está con él. Las palabras de amor del Padre aún resuenan en su corazón. 
	Tres tentaciones, tres mentiras sobre el amor 
	Mateo nos dice que, tras cuarenta días de ayuno, Jesús tiene hambre, está muerto de hambre. Y es entonces cuando aparece el tentador. El diablo no empieza con algo obviamente malo. Empieza con algo que parece razonable: «Si eres Hijo de Dios, ordena que estas piedras se conviertan en panes». 
	Cada tentación comienza con esa misma frase: “Si eres Hijo de Dios”. En otras palabras: “Pruébalo”. 
	Satanás no solo desafía el hambre de Jesús, sino también su identidad. Ataca la relación entre el Padre y el Hijo, la misma relación que define nuestras vidas. 
	En esencia, cada tentación distorsiona el significado del amor. 
	1.​El amor como autosuficiencia: “Convierte estas piedras en pan”. 
	La primera tentación es actuar independientemente: satisfacer nuestras propias necesidades al margen de la provisión del Padre. 
	La lógica de Satanás es simple: Si de verdad eres amado, ¿por qué tienes hambre? Si de verdad eres el Hijo de Dios, toma las riendas del asunto. Arréglalo tú mismo. 
	¿Te suena familiar? Nos enfrentamos a esta tentación cada vez que creemos que ser amados por Dios significa que nunca enfrentaremos necesidades, retrasos ni incomodidades. 
	Jesús responde: «Está escrito: No sólo de pan vive el hombre, sino de toda palabra que sale de la boca de Dios.» 
	Cita Deuteronomio 8 , donde Moisés le recuerda a Israel que Dios los alimentó con maná en el desierto para que aprendieran a confiar en él. Cuando la nación de Israel vagaba por el desierto, el alimento escaseaba, pero cada mañana se despertaban y encontraban una sustancia dulce y hojaldrada que podían comer. Lo llamaban «maná», pan del cielo. 
	Jesús se niega a convertir las piedras en pan porque sabe que su hambre no significa que Dios lo haya abandonado. Dios nunca nos dejará ni nos abandonará, y Jesús confiaba en ello. 
	2.​El amor como manipulación: “Tírate abajo”. 
	Luego, el diablo lleva a Jesús a la cima del templo y cita las Escrituras, distorsionando el Salmo 91 : «Él ordenará a sus ángeles que te acerquen… En sus manos te sostendrán». 
	La tentación esta vez es sutil: obligar a Dios a demostrar su amor. Obligarlo a actuar. Saltar a ver si te atrapa. 
	Esto es manipulación. La idea de que las relaciones dependen del desempeño propio es manipulación. Es manipulación exigir que se demuestre amor bajo nuestras condiciones. 
	Pero Jesús se niega. «También está escrito: “No tentarás al Señor tu Dios”». 
	El amor de Jesús por el Padre se basa en quién es el Padre. Su relación es de adoración, no de negociación. Jesús no necesitó exigir pruebas. El amor se basa en la confianza. Jesús demostró que el amor no es coercitivo. Dios no nos obliga; Dios desea una relación de amor y confianza. 
	3.​El amor como transacción: “Todo esto te daré”. 
	Finalmente, el diablo muestra a Jesús “todos los reinos del mundo y su gloria” y los ofrece a cambio de adoración. 
	Aquí el amor se reduce a un trato: te doy esto si me das aquello. 
	Es la lógica del mercado, no la del cielo. Es lo que impulsa gran parte de la vida humana: te amaré si satisfaces mis necesidades, si me haces feliz, si me das lo que quiero. Pero el amor de Dios no opera por intercambios ni recompensas. Es don, gracia y abundancia. 
	Jesús dice: "¡Vete, Satanás! Porque escrito está: 'Adora al Señor tu Dios y sírvele solo a él'". 
	El amor entre el Padre y el Hijo no es una transacción. Jesús nos demuestra que el amor que el Padre tiene por nosotros, sus hijos, tampoco es una transacción. 
	Jesús: La fidelidad de Dios en la carne 
	En cada tentación, Jesús resiste no con mera fuerza de voluntad, sino permaneciendo arraigado en el amor del Padre y en la presencia del Espíritu. 
	La Encarnación significa que Dios no solo nos dice cómo vivir fielmente; vive fielmente por nosotros, como uno de nosotros. Jesús no es solo nuestro ejemplo en el desierto; es nuestro representante. 
	Donde Israel fracasó, Jesús triunfa.​Donde Adán cayó, Jesús se mantiene firme.​Donde el diablo siembra la duda, Jesús confía. 
	Él encarna lo que significa para un ser humano vivir en plena dependencia de Dios. 
	En su victoria, vemos la fidelidad del Dios trino en acción (trino significa que consiste en tres en uno) — 
	●​El Padre cuya voz ya ha declarado el amor, 
	●​El Hijo que vive de ese amor, 
	●​El Espíritu que sostiene ese amor en el desierto. 
	La historia de la tentación no se trata solo de resistir el mal. Se trata de revelar el amor: el amor divino que nunca abandona ni coacciona, y el amor que no es una transacción. 
	El desierto no terminó para Jesús al dejarlo. Como metáfora, lo acompañó durante todo su ministerio. Jesús enfrentó el desierto con rechazo, incomprensión, sufrimiento y, finalmente, la cruz. 
	Sin embargo, a pesar de todo, permaneció anclado en el amor. 
	Nosotros también tenemos nuestros desiertos: épocas de escasez, confusión o dolor. Momentos en los que Dios guarda silencio y la tentación nos susurra: «Estás solo. No puedes confiar en este amor». Pero el desierto también puede ser un lugar de transformación. Despoja de ilusiones y nos enseña a depender de la Palabra que nos sostiene. 
	Estas tentaciones siguen vigentes hoy. Podemos caer en la tentación de creer que Dios no es confiable. Quizás nos abandone. 
	Pero Jesús revierte esas mentiras. Su victoria en el desierto no es solo un triunfo moral, sino una revelación divina. Indica cómo somos salvos. Jesús se hizo hombre y sanó nuestra humanidad. Estamos en Jesús, y Jesús venció la tentación por nosotros. Compartimos la confianza perfecta de Jesús en su Padre. 
	La ministración de Ángeles 
	Mateo cierra el relato con una frase tranquila y hermosa: “Entonces el diablo lo dejó, y de repente vinieron ángeles y lo ministraron/sirvieron”. 
	Observa la ternura del amor divino. El Padre no deja morir de hambre a su Hijo. En el momento oportuno, llega la ayuda. El mismo Dios que permitió la prueba también brinda consuelo. 
	Los ángeles que ministran a Jesús representan el ministerio continuo del Espíritu en nosotros. La presencia de Dios atiende nuestra debilidad y nos nutre. El amor de Dios tiene la última palabra. 
	Unas palabras finales sobre la Preparación para la Pascua 
	Mientras transitamos esta temporada, recordemos: la Preparación para la Pascua no se trata de demostrar nuestra devoción, sino de participar en la dependencia de Jesús del Padre. 
	Cuando ayunamos, no es un castigo; es una oportunidad.​Cuando oramos, no es una actuación; es presencia.​Cuando damos, no es una transacción; es compartir la generosidad de Dios. 
	La Preparación para la Pascua no se trata de decir "lo siento" suficientes veces para merecer el perdón. Se trata de recordar que el perdón ya es nuestro y dejar que ese perdón nos transforme en personas de amor. 
	La historia de los cuarenta días de Jesús no es solo su historia, es la nuestra. Es la historia de un amor que nunca nos abandonará. Es una historia de amor en el desierto. 
	El amor encarnado que nos transforma 
	La historia de la tentación de Jesús nos muestra la Trinidad en movimiento. 
	●​El amor del Padre , ya declarado 
	●​La presencia del Espíritu , guiando y sosteniendo 
	●​La fidelidad del Hijo , haciéndonos partícipes de su confianza 
	Esta no es una historia de una lucha de poder, sino una revelación de una relación. 
	Jesús no vence al diablo con rayos divinos, sino con la obediencia humana arraigada en el amor divino. Enfrenta la tentación no como un superhéroe, sino como uno de nosotros, demostrando que el amor de Dios puede vivirse en carne humana. 
	Éste es el corazón de la Encarnación: Dios con nosotros, Dios por nosotros, Dios dentro de nosotros. 
	Y porque Cristo enfrentó la tentación y triunfó en el amor, nuestros desiertos, nuestras hambres, nuestras dudas y nuestras pruebas, también pueden convertirse en lugares de gracia. 
	Conclusión: El amor que no puede ser tentado 
	En esta historia vemos cuán fiel es el amor de Dios. Satanás se va, derrotado. Llegan los ángeles. El amor permanece. 
	En el desierto de la Preparación para la Pascua y ​​en los desiertos de nuestra propia vida, podemos confiar en ese mismo amor. El amor del Padre es un amor que ni el hambre ni la duda, ni las pruebas ni las tribulaciones, pueden arrebatar. No hay nada más fuerte que el amor de la Trinidad en el desierto. 
	Porque aquel que fue tentado en todo según nuestra semejanza, pero sin pecado, ahora vive en nosotros y nos ama a través de nosotros. Así que, cuando te sientas vacío, recuerda: Un Dios confiable te sostiene. 
	Y eres lo suficientemente amado como para dar amor. Eres libre de dar amor sin miedo a quedarte sin él. Busca maneras de servir, bendecir y animar a los demás. El amor divino siempre fluye hacia afuera, siempre rebosa. ¿Cómo podemos vivir con generosidad esta semana? 
	La generosidad amorosa de Dios ya ha dicho: “Eres mío”. Ese amor (probado, comprobado y fiel) nunca te fallará. 
	Jesús, que sintamos tu amor en el desierto . Amén. 
	 
	Preguntas para conversar en grupos pequeños 

	1.​¿Qué revelan las respuestas de Jesús a Satanás acerca de su relación con el Padre? 
	2.​¿Qué consuelo, si es que hay alguno, obtienes de saber que Jesús venció las tentaciones de Satanás? 
	3.​¿Alguna vez has ayunado? ¿Cómo te fue? 
	4.​¿Qué pasaría si viviéramos como si fuéramos lo suficientemente amados como para dar amor? ¿Cómo se vería eso en nuestra comunidad? 
	 
	 
	 

