
1 
 

               

               

               

               

               

               

                
    

 

 

 

    Sermón del 7 de abril   
 

                        Sermón del 14 de abril 

 

                        Sermón del 21 de abril 

 

Sermón 28 de Abril  

 

 
 
   
  

Capacitador Sermones                                                
MARZO DE 2 0 2 4 

2 

15 

25 

37 



2 
 

 

Sermón del 7 de abril de 2024 – Segundo 
domingo de Pascua 

Vídeo: La vida en un puñado de polvo https://youtu.be/ZYK5IeZerQM 

Bienvenido al episodio de esta semana, una repetición especial de 
nuestro archivo Hablando de Vida. Esperamos que su mensaje 
atemporal te resulte tan significativo hoy como lo fue cuando se 
compartió por primera vez. 

Salmo 133:1-3 • Hechos 4:32-35 •1 Juan 1:1 – 2:2 •Juan 20:19-31 

El tema de esta semana es la bendición de la paz y el gozo. En 
nuestro salmo que nos llama a adorar, se nos da una descripción 
pintoresca de la unidad y la armonía vividas entre el pueblo de 
Dios. La lectura de los Hechos también muestra paz y gozo en 
forma de solidaridad y repartición de bienes entre los primeros 
creyentes. 1 Juan vincula la comunión entre los creyentes con la 
comunión dada en Cristo con Dios, y luego elabora sobre la 
confesión y el perdón, que trae paz. El texto del Evangelio de Juan 
relata la historia posterior a la resurrección de la bendición de la 
paz de Jesús, junto con el otorgamiento del Espíritu, a sus 
temerosos discípulos que estaban detrás de puertas cerradas y 
aseguradas. 

Una doble bendición - Juan 20:19-31 

El tiempo de Pascua es un momento en el que la iglesia puede 
revisitar una vez más el testimonio bíblico de Jesús resucitado, 

Inicio 

https://youtu.be/ZYK5IeZerQM


3 
 

junto con la bendición que viene a quienes ponen su confianza en 
él. Esta temporada de Pascua estamos siguiendo de cerca el 
testimonio del apóstol Juan sobre la resurrección de Jesús y las 
implicaciones de la fe en él, las cuáles están  basadas en la 
revelación que Jesús hace de sí mismo. Considerando el relato 
evangélico de Juan sobre los primeros encuentros del Señor 
resucitado, junto con una mirada al relato de hoy de una aparición 
posterior a la resurrección, se nos da la oportunidad de hacer uso 
de un juego de palabras para dejar claro un punto. Ese juego de 
palabras será la palabra "doble". Por eso este sermón se titula: 
“Una doble bendición”. 

Para establecer esto, permíteme señalar algunas “duplicidades” 
que vemos en los escritos de Juan. Primero, la forma en que Juan 
cuenta la historia de la primera aparición de Jesús resucitado 
en Juan 20:1-18, junto con la historia de hoy de la aparición de 
Jesús posterior a la resurrección, es haciendo uso de dos “historias 
dobles” paralelas.  

Entonces, ahí encontramos dos historias “dobles” o paralelas. Si 
recuerdas el relato de Juan sobre la historia de Pascua, empareja la 
historia de dos discípulos con María Magdalena. Al hacerlo, 
muestra un contraste entre la fe y la duda de quienes se 
encuentran con Jesús. En la historia de la resurrección, es el 
“discípulo amado” quien demuestra fe al ver la tumba vacía, en 
contraste con María Magdalena, quien todavía cree que Jesús está 
muerto, incluso cuando está cara a cara con él. Luego, en nuestra 
historia de hoy, Juan contrasta la respuesta de regocijo de diez 
discípulos que son encontrados por Jesús en una habitación 
cerrada, con la de Tomás, que está ausente y declara que no creerá 



4 
 

sin pruebas. Entonces, ahora echemos un vistazo a otras narrativas 
paralelas en el segundo uso que hace Juan de “historias dobles”. 

Al leer esta historia, es posible que notes otras duplicidades 
más. Primero, vemos una imagen de dos puertas. Está la puerta 
cerrada con llave de la habitación en la que se esconden los 
discípulos y luego está Jesús, la Puerta, que aparece en la 
habitación. Es cierto que esto puede ser una exageración 
exegética.  

Pero éstas no son así: hay dos ocasiones de discípulos encerrados 
en una habitación. Hay dos bendiciones de paz pronunciadas por 
Jesús. Hay dos apariciones de Jesús: una con la ausencia de 
Tomás y otra con él presente. También hay dos presentaciones de 
las manos y el costado de Jesús. Y solo por diversión, se hace 
referencia a Tomás como "el Gemelo". Es posible que puedas 
encontrar algunos dobles más. Pero probablemente debería 
detenerme y exponer mi punto. 

El punto es simplemente reiterar un patrón observado en todas las 
Escrituras desde Génesis hasta Apocalipsis. En Jesús, lo que se 
pierde, no sólo se restaura, sino que se renueva 
exponencialmente. Entonces, incluso usar el juego “doble” de 
palabras no es suficiente. Dios está haciendo mucho más que 
simplemente “duplicar” alguna bendición. Su objetivo es llevarnos a 
la fuente misma de toda bendición, su propia vida y amor 
compartido por el Padre y el Hijo en el Espíritu. 

 Aquí hay otra manera de pensarlo. 



5 
 

 

Tomando prestado del teólogo Walter Brueggeman, vemos un 
patrón particularmente en los Salmos, y en general en todas las 
Escrituras, de Dios guiándonos a través del proceso de Orientación-
Desorientación-Nueva Orientación.  

Cuando atravesamos una crisis, experimentamos una pérdida o 
tenemos cualquier experiencia que equivalga a “desorientación”, 
normalmente queremos volver a cómo eran las cosas antes.  

Buscamos reorientación. Sin embargo, esto no sólo es imposible, 
sino que no es el modelo que Dios nos ofrece en las Escrituras. En 
Jesucristo, Dios ha hecho algo nuevo. Él nos lleva a una “Nueva 
Orientación” que trasciende el pasado y nos lleva a un futuro 
gozoso. Este marco es un aspecto que podemos ver en la historia 
del encuentro de Jesús con los discípulos temerosos en una 
habitación cerrada con llave después de la resurrección. Echemos 
un vistazo y tengamos presente el patrón de “doble bendición” de 
la obra de Jesús en nuestras vidas. 

Jesús se aparece a sus discípulos 19 Al atardecer de aquel primer 
día de la semana, estando reunidos los discípulos a puerta cerrada 



6 
 

por temor a los judíos, entró Jesús y poniéndose en medio de ellos, 
dijo: — ¡La paz sea con ustedes! (Juan 20:19 NVI) 

 
Podemos identificarnos con los discípulos que cerraban las 
puertas por “temor a los judíos”. Cuando atravesamos 
acontecimientos “desorientadores” en nuestra vida, podemos tener 
miedo del futuro, encerrarnos y lamentar la pérdida del 
pasado. Pero Jesús está detrás de nuestras puertas cerradas. Él no 
espera una invitación y nuestros miedos no lo 
obstaculizan. Aparece con las palabras: "La paz sea con Ustedes".  

Para los discípulos esto sería reconfortante considerando que la 
última vez que vieron a Jesús lo habían abandonado y negado 
mientras actuaban con temor durante los eventos que condujeron 
a su crucifixión. Pero Jesús trasciende nuestras acciones pasadas 
y los acontecimientos pasados de desorientación de nuestras 
vidas. Él nos restaura con paz, una reconciliación duradera que nos 
libera de todos los acontecimientos pasados que nos han dejado 
marcados y heridos. 

20 Dicho esto, les mostró las manos y el costado. Al ver al Señor, los 
discípulos se alegraron. 21 — ¡La paz sea con ustedes! —repitió 
Jesús—. Como el Padre me envió a mí, así yo los envío a ustedes. 22 
Acto seguido, sopló sobre ellos y les dijo: —Reciban el Espíritu Santo. 
23 A quienes perdonen sus pecados, les serán perdonados; a quienes 
no se los perdonen, no les serán perdonados. (Juan 20:20-23 NVI) 

Jesús usó sus propias cicatrices y heridas para servir como punto 
de conexión para los discípulos. Lo más probable es que un temor 
muy real que tenían los discípulos fuera ser atrapados por los 
romanos y que sus propias manos fueran traspasadas con clavos y 



7 
 

su propio costado empalado con una lanza. Ver a Jesús resucitado 
entre ellos mostrando estas cicatrices fue un mensaje de que los 
romanos no tienen ningún poder duradero. Jesús tiene la última 
palabra y esa palabra en este momento es "Paz". Este es un 
segundo pronunciamiento de Jesús de “La paz sea con 
ustedes”. Podemos ver el peso y la fuerza de la realidad de la paz 
que Jesús trae al hablar de ella dos veces. Si toda la creación fue 
llamada a existir a través de la Palabra hablada una vez, ¡cuánto 
más es la realidad de algo que Él habla dos veces! En la muerte y 
resurrección de Jesucristo ciertamente tenemos una paz 
permanente y duradera. 

Dentro de esta realidad de paz que se nos ha dado, Jesús encarga 
entonces a la iglesia. Les dice a los discípulos: “Como el Padre me 
envió, así también yo os envío”. Toda la vida y el ministerio de 
Jesús fueron vividos en el Espíritu. Desde su nacimiento, durante 
su ministerio y hasta su muerte, todo lo que Jesús dijo e hizo fue 
hecho en el Espíritu. Así es como la iglesia es enviada al 
mundo. No somos enviados solos ni abandonados. No somos 
enviados por nuestro propio poder, inteligencia o habilidad. Jesús 
comienza una nueva misión para los discípulos cuando “sopló 
sobre ellos y les dijo: 'Reciban el Espíritu Santo'”. 

Ser enviado no significa ser enviado lejos de Jesús, sino ser 
enviado con Jesús a su ministerio continuo. Jesús ha comenzado 
algo nuevo en sus discípulos para salir y proclamar sin miedo la 
nueva creación y su nuevo Rey. Al ver quién es Jesús como el 
resucitado que envía su Espíritu, podemos avanzar hacia la nueva 
orientación que tiene para nosotros. Es en esta novedad que 
tenemos vida. No hay vuelta atrás al pasado, pero no debemos 
temer al futuro, ya que Jesús es el Alfa y la Omega, redimiendo 



8 
 

todo el tiempo pasado, presente y futuro en su obra consumada en 
la cruz. Y no nos quedamos solos, sino que se nos da el Espíritu 
Santo que nos anima y nos da poder para avanzar hacia la nueva 
vida y misión que tiene para nosotros. Los discípulos están a punto 
de dar sus primeros pasos de ser pescadores a ser pescadores de 
hombres. La “doble bendición” está sobre ellos. Es una bendición 
que se nos ofrece a nosotros también en Jesucristo. 

Al dar el Espíritu Santo para esta nueva misión en la que entrarían 
los discípulos, Jesús da una descripción de cómo será: “A quienes 
ustedes perdonen los pecados, les serán perdonados; y a quienes 
no se los perdonen, no les serán perdonados.”. Queremos 
asegurarnos de entender esto a la luz de todas las 
Escrituras. Sabemos que Jesús no nos está dando el poder de 
hacer que las personas sean perdonadas o no perdonadas, sino 
que está enseñando a los discípulos la importancia de vivir en el 
Espíritu. Al perdonar a los demás, llegamos a comprender más 
plenamente la verdad y la realidad del perdón que se encuentra en 
Jesús. 

Jesús también revela, mostrándoles las manos y el costado, que no 
es un fantasma. Su resurrección es una resurrección corporal. Él 
restaura y redime a toda la humanidad con todas nuestras 
cicatrices y todas nuestras heridas para un cuerpo glorificado con 
un futuro glorioso. Esa es una gloria que no podemos comprender 
completamente en este lado de la muerte. Pero Jesús nos da una 
idea de ello mientras permanece impasible y sin obstáculos por las 
cicatrices de su crucifixión. Esas cicatrices ahora se utilizan para 
provocar el regocijo de sus discípulos. Podemos confiar en que él 
también convertirá nuestras cicatrices y heridas en puntos de 
regocijo. 



9 
 

También son las cicatrices de Jesús las que sirven como punto de 
conexión para que Tomás supere sus dudas. 

24 Tomás, al que apodaban el Gemelo y que era uno de los doce, no 
estaba con los discípulos cuando llegó Jesús. 25 Así que los otros 
discípulos le dijeron: — ¡Hemos visto al Señor! 

—Mientras no vea yo la marca de los clavos en sus manos, y meta mi 
dedo en las marcas y mi mano en su costado, no lo creeré —repuso 
Tomás. 26 Una semana más tarde estaban los discípulos de nuevo 
en la casa y Tomás estaba con ellos. Aunque las puertas estaban 
cerradas, Jesús entró y, poniéndose en medio de ellos, los saludó. 

— ¡La paz sea con ustedes! 

27 luego dijo a Tomás: 

—Pon tu dedo aquí y mira mis manos. Acerca tu mano y métela en mi 
costado. Y no seas incrédulo, sino hombre de fe. 

28 — ¡Señor mío y Dios mío! —exclamó Tomás. 

 
29 —Porque me has visto, has creído —le dijo Jesús—; dichosos los 
que no han visto y sin embargo creen. (Juan 20:24-29 NVI) 
 
Ahora llegamos a ver el contraste en la fe que Juan destaca con su 
“doble historia” del primer encuentro de los diez discípulos con 
Jesús detrás de puertas cerradas, y el segundo encuentro de Jesús 
con Tomás incluido. Es importante señalar aquí que, aunque los 
diez discípulos que estaban en la habitación cuando apareció 
Jesús le están diciendo a su hermano Tomás que “han visto al 
Señor”, ellos también, junto con Tomás en este momento, todavía 
se esconden detrás de puertas cerradas.  



10 
 

A menudo Tomás lleva el peso de la incredulidad en esta historia, 
pero puede que esa no sea una lectura justa del punto de vista de 
Juan. Cada persona en la narrativa de Juan enfrenta la realidad de 
la resurrección de Jesús de diferentes maneras y en diferentes 
momentos. La fe en Jesús es personal. No existe un enfoque único 
para poner la confianza en el Señor Jesús. Es una obra del Espíritu 
en cada uno de nosotros a un nivel muy personal. No es ningún 
método mecánico, técnica automática o fórmula mágica lo que 
está en juego. La fe, es decir, la confianza, es, por definición, algo 
que sólo puede tener lugar en una relación. Y Jesús, por el Espíritu, 
es el iniciador de esa relación. Y tomará el tiempo y el enfoque que 
sea apropiado para cada uno de nosotros para hacer crecer 
nuestra fe en él. 

Para Tomás, parece que necesitaba otra semana incluso para estar 
en la misma habitación que los otros discípulos. Todos están 
detrás de puertas cerradas, pero Tomás parece tener otra puerta 
cerrada también. La puerta de la fe. Y antes de menospreciar a 
Tomás, no olvidemos las muchas veces que hemos hecho lo 
mismo.  

Ya sea a través de experiencias de vida o del razonamiento 
humano, decidimos que no se puede confiar en Jesús. ¿Has estado 
allí?  

Quizás hayas estado allí y regresado. La confianza requiere tiempo 
y el miedo ciertamente impide nuestro progreso. Entonces, 
reaccionamos cerrando la puerta con llave y negándonos a dejar 
entrar a Jesús. Pero luego, inexplicablemente, y sin nuestra 
invitación…. Aparece Jesús. Él no necesita nuestra creencia para 
estar presente en nuestras vidas.  



11 
 

Él simplemente aparece detrás de nuestras puertas cerradas de 
incredulidad y comienza a generar una fe que no podríamos 
generar por nuestra cuenta. ¡Alabado sea el Señor! Jesús encuentra 
un camino detrás de todas nuestras puertas cerradas y nos 
encuentra donde estamos, construyendo en nosotros una fe que 
conduce a la vida. 

¿Notaste que la demanda de Tomás de evidencia de que Jesús 
estaba vivo era exactamente lo que Jesús ya había presentado a 
los otros diez discípulos? Y Jesús no perdió la paciencia con 
Tomás, ni le dijo: “Lo siento, deberías haber estado aquí la semana 
pasada”. No, simplemente presentó sus manos y su costado 
nuevamente, esta vez con la invitación adicional de tocarlos, ya que 
eso era lo que Tomás declaró que haría falta para creer. Y hay que 
reconocer que Tomás fue un hombre de palabra al profesar: 
“¡Señor mío y Dios mío!” No sabemos si Tomás realmente tocó las 
cicatrices o no, pero sí sabemos que Jesús restauró su fe al 
encontrarse con Tomás donde estaba en su incredulidad. 

Después de la profunda confesión de fe de Tomás, Jesús pregunta: 
“¿Has creído porque me has visto? Bienaventurados los que no 
han visto y han creído”. 

¿Jesús está haciendo aquí una comparación para restar 
importancia a cómo Tomás creció en la fe? Creo que nos 
inclinamos a leerlo de esa manera porque nos encanta hacer 
comparaciones que nos pongan bajo una luz favorable.  

Pero parece más probable, por la forma en que Juan escribe esto, 
que Jesús esté aludiendo al papel de Tomás y los otros discípulos 
al ser enviados al mundo para proclamar el mismo mensaje que 
acaban de creer.  



12 
 

Jesús ha resucitado. Al escuchar este mensaje que los discípulos 
predicarán, otros como tú y yo, que no estuvimos presentes para 
presenciar las apariciones de Jesús después de la resurrección, 
compartiremos la misma bendición de ser encontrados por Jesús 
resucitado, quien se esconde detrás de nuestras puertas cerradas 
para traernos a nosotros a la fe.  

De esta manera, el pasaje concluye con una nota de doble 
bendición que viene con la bendición de que Jesús se aparece a los 
discípulos y les encarga contarnos la historia de hoy donde 
podemos recibir la bendición de poner nuestra confianza en el que 
resucitó para traernos nueva vida. Y esa es la historia que 
acabamos de escuchar. ¿Tú lo crees? Si no, hay más historias que 
contar. Jesús no ha terminado de meterse detrás de nuestras 
puertas cerradas y llevarnos a su paz. Juan concluye diciendo 
prácticamente lo mismo: 

30 Jesús hizo muchas otras señales en presencia de sus discípulos, 
las cuales no están registradas en este libro. 31 Pero estas se han 
escrito para que ustedes crean que Jesús es el Cristo, el Hijo de Dios, 
y para que al creer en su nombre tengan vida. (Juan 20:30-31 NVI) 
 
Que a medida que continuamos nuestro viaje a través de esta 
temporada pascual, podamos ver al Señor resucitado detrás de 
nuestras puertas cerradas. Que cuando él nos encuentre donde 
estamos, incluso en medio de nuestro miedo y dolor por la pérdida, 
que nuestra fe crezca cuando él nos encuentre, ayudándonos a 
avanzar en la novedad. En esta nueva orientación en Jesús es 
donde encontramos vida: vida gozosa, abundante y 
desbordante. Es donde descubrimos que somos “doblemente 
bendecidos”. 



13 
 

 

 

Preguntas de discusión en grupos pequeños 

• ¿Puedes pensar en algunos ejemplos de cuando fuiste 
“doblemente bendecido”, es decir, recibiste algo que superó 
con creces tus expectativas? Describe esta 
experiencia. ¿Cómo podría compararse eso con lo que 
experimentaron los discípulos cuando Jesús apareció en su 
habitación cerrada? 

 

• ¿Qué pensaste de la visión de Walter Brueggeman sobre el 
patrón bíblico de Orientación-Desorientación-Nueva 
Orientación? ¿Con qué frecuencia buscamos una reorientación 
cuando Jesús pretende llevarnos a una nueva orientación? 

 

• ¿Cuáles son algunos ejemplos o experiencias que puedes 
compartir sobre esconderte detrás de puertas cerradas por 
miedo? 

 

• ¿Qué pensaste al leer que Jesús apareció en el cuarto que los 
discípulos habían cerrado con llave? ¿Puedes pensar en 
ocasiones en las que Jesús apareció en tu vida sin tu 
invitación? 

 



14 
 

• ¿Qué pensaste de la afirmación de que “la fe es una obra que 
sólo puede tener lugar en una relación”? ¿Cómo cambia la 
comprensión de la fe como confianza en una persona la forma 
en que entiendes la fe en Jesús? ¿Cómo influye esto en 
nuestra visión de lo que Jesús está haciendo en nuestras 
circunstancias actuales, ya sean buenas o malas? 

 

• ¿Cuál fue tu impresión de las acciones y palabras de Jesús a 
Tomás, cuando se apareció a los discípulos por segunda 
vez? ¿Qué dice esto acerca de Jesús y su corazón hacia 
nosotros? 

 

• ¿Esta historia de Jesús, apareciendo detrás de las puertas 
cerradas de los discípulos, te ha ayudado a crecer en tu 
confianza en Jesús un poco más? 

 

 

 

 

 

 

 

 

Inicio 



15 
 

Sermón del 14 de abril de 2024 – Tercer 
domingo de Pascua 

Vídeo: “Jesús se hace “viral” https://youtu.be/tY__IRbHGIM 

Bienvenido al episodio de esta semana, una repetición especial de 
nuestro archivo Hablando de Vida. Esperamos que su mensaje 
atemporal te resulte tan significativo hoy como lo fue cuando se 
compartió por primera vez. 

Salmo 4:1-8 • Hechos 3:12-19 • 1 Juan 3:1-7 • Lucas 24:36b-48 

El tema de esta semana es nueva identidad, nuevo poder. En 
nuestro salmo que nos llama a adorar, se nos recuerda que 
podemos descansar en paz sabiendo que el Señor nos escucha 
cuando llamamos. La lectura de los Hechos relata que Pedro les 
recuerda a los demás que el poder sanador sólo viene de 
Cristo. Nuestro texto en 1 Juan explora las implicaciones de 
nuestra identidad como hijos de Dios. El texto del Evangelio de 
Lucas registra la sorprendente aparición de Jesús, quien confronta 
a los discípulos con la realidad de su resurrección y les encarga 
que sean sus testigos ante todas las naciones. 

Vivir siendo quienes somos - 1 Juan 3:1-7  

Para el mensaje de hoy tercer domingo de Pascua, nos 
quedaremos con los escritos del apóstol Juan, solo que vamos a 
cambiar de libro. En lugar de mirar el Evangelio de Juan, veremos 
una carta que Juan escribió a una comunidad cercana de creyentes 
que habían estado expuestos a algunos falsos maestros. Estos 
falsos maestros eran antiguos miembros de esta comunidad que 

Inicio 

https://youtu.be/tY__IRbHGIM


16 
 

se fueron y se llevaron algunos seguidores consigo. Entonces, Juan 
escribe para recordarles a aquellos que permanecieron leales a la 
comunidad de creyentes la verdad que se remonta al “principio”. 

Esta verdad, como Juan comienza su carta, es Jesús mismo, quien 
descendió como Encarnación para llevarnos a la vida 
eterna. Entonces, para el tiempo de Pascua, podemos leer hoy el 
breve pasaje de Juan como un recordatorio del nuevo comienzo 
que se nos da en Jesús a causa de su resurrección.  

La Semana Santa lo cambia todo. Y uno de los cambios clave que 
supone para nosotros es definir nuestra verdadera identidad y 
ayudarnos a vivir esa realidad todos los días. Juan les recuerda a 
ellos, y a nosotros, quiénes somos, para que podamos vivir siendo 
quienes somos. 

 



17 
 

 Estoy seguro de que todos podemos contar ocasiones en nuestra 

vida en las que nuestra identidad ha sido cuestionada. Un 

momento de crisis o desafío puede sacudir nuestras creencias 

hasta las raíces y hacernos cuestionar quiénes somos. Cuando se 

trata de la realidad de nuestra identidad en Cristo, esto se convierte 

en una cuestión de que nuestra fe sea sacudida. A raíz de los 

falsos maestros que han infligido pérdidas a aquellos a quienes 

Juan llama “niños pequeños”, Juan sabe que necesita fortalecer su 

fe recordándoles quiénes son a la luz de su relación con el Señor 

resucitado.  

Esta carta está incluida en el canon de las Escrituras porque el 

Espíritu Santo sabía que nosotros también necesitaríamos este 

recordatorio constante. Como se dijo en el sermón de la semana 

pasada, el tiempo de Pascua es un momento en el que la iglesia 

puede revisitar una vez más el testimonio bíblico de Jesús 

resucitado junto con la bendición que reciben aquellos que ponen 

su confianza en él. Juan está tratando de restaurar la confianza de 

sus “hijitos” en Jesús, escribiendo una carta que ahora podemos 

leer para restaurar la nuestra. A medida que leemos, descubriremos 

algunas hermosas bendiciones que reciben aquellos que viven en 

obediencia confiada como “hijitos” que pertenecen al Padre a 

causa del Señor resucitado. 

Como telón de fondo, es bueno tener en cuenta una práctica 
horrenda que era común en el Imperio Romano en el momento en 
que se escribió esta carta. Juan les escribe a personas que 
entendían la práctica romana que tenía lugar cuando nacía un niño 
en una familia romana. El niño sería colocado en el suelo a los pies 
del padre. Si el padre aceptaba al niño, se agachaba y levantaba al 
niño para indicar que el padre lo había aceptado como propio. El 



18 
 

niño pasaría entonces a formar parte de la familia, asumiendo el 
apellido y todos los beneficios del mismo. Si el padre no decidía 
aceptar al niño, se marcharía, dejando al niño abandonado en la 
calle. Esta práctica bárbara puede haber sido la norma en la cultura 
de la época, pero no era el mensaje de Buenas Nuevas sobre el 
Padre de Jesús. Es por eso que se sabía que los cristianos de esa 
época rescataban a estos niños abandonados que habían sido 
expulsados de manera tan inhumana. Juan, en este pasaje, 
fundamenta nuestra identidad en la Buenas Nuevas de que el 
Padre ha descendido a nuestra humanidad y nos ha elevado en su 
Hijo, Jesucristo. El Padre es aquel que ama a todos sus hijos y 
nunca nos da la espalda. Este es un Padre en quien podemos 
confiar, que pone su nombre en nosotros y que nos da todas las 
bendiciones que vienen con esa confianza. 

Si vamos a aumentar nuestra confianza en el Padre, debemos 
llegar a ver cada vez más quién es él. ¿Es como los padres 
romanos que pueden rechazarnos o no y darnos por muertos? ¿O 
es el Padre que Jesús nos revela? Esta es una razón importante por 
la que Jesús tuvo que venir en carne. La Encarnación nos 
proporciona una revelación del Padre. Todo lo que vemos hacer y 
decir a Jesús revela algo sobre quién es el Padre. Comprender a 
Dios como Trinidad es esencial para esta comprensión que la 
iglesia primitiva captó y nos transmitió. Surge de las propias 
palabras de Jesús cuando nos dice: “Cualquiera que me ha visto, 
ha visto al Padre” (Juan 14:9), y “Todas las cosas me han sido 
entregadas por mi Padre, y nadie conoce al Hijo sino el Padre, y 
nadie conoce al Padre sino el Hijo y aquel a quien el Hijo quiera 
revelarlo”. Sobre este fundamento bíblico y teológico tenemos la 
comprensión históricamente ortodoxa de Jesús como la auto-
revelación del Padre. Jesús nunca hace ni dice nada que pueda 



19 
 

contradecir el corazón y el carácter del Padre. Es desde este 
fundamento que Juan proclamará con valentía el amor del Padre 
por nosotros y nos recordará lo que se nos ha dado como hijos 
suyos. 

Específicamente, a medida que avanzamos en el pasaje, podremos 
ver cuatro aspectos de nuestra identidad como hijos de Dios. 

1. Paz 
2. Permanencia 
3. Personalidad 
4. Participación 

Un recordatorio de quién es Dios como nuestro Padre amoroso 
puede salvaguardarnos contra las mentiras y engaños que los 
falsos maestros, y el maligno que mueve sus hilos, usan para 
alejarnos de la comunidad de fe. Si has luchado con tu fe e 
identidad debido a alguna retórica confusa desde fuera de la 
iglesia, y aún más inquietante, desde dentro de la iglesia, entonces 
escucha las palabras de afirmación de Juan sobre quiénes somos 
verdaderamente en Jesucristo. Se nos recordará que somos hijos 
del Padre que hemos sido reclamados, amados y eternamente 
abrazados en la muerte, resurrección y ascensión de su amado 
Hijo, Jesucristo. 

Comencemos con el primer versículo de nuestro texto para ver la 
primera de cuatro realidades sobre nuestra identidad establecida 
en Jesucristo: 

3 ¡Fíjense qué gran amor nos ha dado el Padre, que se nos llame 
hijos de Dios! ¡Y lo somos! El mundo no nos conoce, precisamente, 
porque no lo conoció a él. (1 Juan 3:1 NVI) 



20 
 

 
Paz - No hay conflicto entre ser “llamados hijos de Dios” y ser 
realmente sus hijos. Nuestra identidad como pertenecientes al 
Padre no está sólo en la etiqueta. El Padre nos llama hijos y 
sabemos que el Padre no miente. Ser hijo de Dios es la verdad más 
fundamental de nuestra identidad. Puede que no siempre 
experimentemos que los demás nos conozcan de esta manera, 
pero eso no cambia la realidad de quiénes somos. No podemos 
esperar que el mundo nos diga quiénes somos. No pertenecemos 
al mundo; pertenecemos al Padre. El mundo con todo su atractivo 
clamará para que coloques tu identidad en cualquier otra cosa que 
no sea Jesús, el verdadero Señor y Rey de este mundo. 

El siguiente versículo contiene dos realidades con respecto a 
nuestra identidad en Cristo: 

2 Queridos hermanos, ahora somos hijos de Dios, pero todavía no se 
ha manifestado lo que habremos de ser. Sabemos, sin embargo, que 
cuando Cristo venga seremos semejantes a él, porque lo veremos tal 
como él es. (1 Juan 3:2 NVI) 
 
Permanencia - Ser hijo de Dios no es un potencial ni un sueño 
idealista para el futuro. Es nuestra identidad "ahora". Puede que 
ahora no veamos plenamente nuestra identidad, pero podemos 
confiar en que es para lo que el Padre nos hizo ser. Estamos 
incluidos en la filiación de Jesús y por lo tanto compartimos la vida 
misma y la relación entre el Padre y su Hijo en el Espíritu. Nuestra 
identidad de hijos de Dios nunca será revocada, como tampoco 
Jesús dejará de ser el Hijo del Padre. 

Personalidad 



21 
 

La revelación completa de quiénes somos como hijos de Dios se 
basa en una relación cara a cara con Jesús. Nuestra personalidad 
se ve plenamente en la persona de Jesús. No somos 
fundamentalmente “individuos” sino personas en relación. No nos 
damos cuenta ni actualizamos nuestra propia identidad desde un 
centro dentro de nosotros mismos. Nuestra identidad está 
centrada en Jesucristo. Cuando miramos hacia otra parte, 
seguimos confundidos acerca de nuestra identidad como hijos de 
Dios. 

Los últimos cuatro versículos nos dan nuestra cuarta realidad con 
respecto a nuestra identidad junto con algunas implicaciones de 
vivir esta realidad en nuestra vida diaria: 

(1 Juan 3:3-7 NVI) 
 
Participación 

El Padre no nos reclamó como sus hijos sólo para poder ponernos 
en un estante como decoración. Él nos creó para ser participantes 
reales de la vida divina. Estamos hechos para participar de la vida 

 

Todo el que tiene esta esperanza en Cristo se purifica a sí mismo,  
así como él es puro.Todo el que comete pecado quebranta la ley;  
de hecho, el pecado es transgresión de la ley.  
Pero ustedes saben que Jesucristo se manifestó para quitar nuestros  
pecados. Y él no tiene pecado.  
Todo el que permanece en él no practica el pecado.  
Todo el que practica el pecado no lo ha visto ni lo ha conocido.
Queridos hijos, que nadie los engañe.  
El que practica la justicia es justo, así como él es justo. 



22 
 

misma que el Hijo tiene con su Padre. Al participar, realmente 
somos quienes debemos ser. Esta es la buena vida de fe, 
esperanza y amor. No tenemos que crear esta vida por nosotros 
mismos. Podemos participar en él como hijos benditos del Padre 
porque eso es lo que somos. 

Los hijos reciben todo lo que su Padre tiene para darles. No tienen 
que ganárselo haciéndose un nombre. El nombre del Padre ya ha 
sido puesto sobre ellos. La mentira que podemos sentirnos 
tentados a creer es que el Padre realmente quiere esclavos, no 
hijos e hijas. Esta es una enseñanza falsa profundamente arraigada 
en nuestro mundo, que nos tienta a basar nuestro valor en lo que 
podemos hacer o producir (para el Maestro) en lugar de en quiénes 
somos como hijos del Padre.  

Si alguna vez viste la película de Batman de 2005, Batman Inicia, 
quizás recuerdes la escena en la que Batman revela su identidad a 
su novia de la infancia diciendo: "No es quién soy en el fondo, sino 
lo que hago lo que me define". Esto puede ilustrar cómo nosotros 
también podemos ir por la vida escondiéndonos detrás de la 
máscara de las “buenas obras”, encontrando nuestra identidad en 
lo que hacemos (o no hacemos). Como Batman, podemos 
convertirnos en justicieros tomando el fruto de “El conocimiento 
del bien y del mal”. Decidimos por nosotros mismos lo que está 
bien y lo que está mal y elegimos ser la fuente de nuestra propia 
identidad. Pero, a diferencia de Batman, que vive una doble vida, no 
nos definimos por una identidad que podamos forjar con nuestras 
propias obras.  

No logramos nuestra identidad, sino que la recibimos de aquel a 
quien pertenecemos, nuestro Padre Celestial. 



23 
 

Este es el contexto que Juan tiene en mente cuando habla del 
pecado. El pecado, que es nada menos que pensar y actuar como 
si no fuéramos hijos de Dios, no tiene lugar en la vida de sus 
hijos. Cuando participamos en el pecado, no participamos de la 
vida que tenemos en Cristo. No estamos recibiendo nuestra 
identidad que él nos da en su Hijo. Es posible que estemos 
tratando de lograr nuestra identidad personal por nosotros 
mismos, de una forma u otra. Sin embargo, el Padre ha puesto su 
nombre en nosotros. El pronunciamiento de Juan de que el pecado 
es anarquía nos recuerda que debemos vivir según la verdadera 
identidad de quiénes somos. La palabra "anarquía" proviene de la 
palabra griega "anomia" que significa "sin nombre". No estamos sin 
nombre. El Padre nos ha levantado, reclamándonos, poniendo su 
nombre sobre nosotros y dándonos plena comunión en la 
familia. Juan no quiere que seamos engañados acerca de nuestra 
verdadera identidad. Él quiere que vivamos la identidad que ya se 
nos ha dado en Jesucristo. 

 

 

Preguntas de discusión en grupos pequeños 
• ¿Puedes pensar en algún momento de tu vida en el que tu 

identidad se haya visto sacudida a causa de alguna crisis? 
 

• ¿Por qué es importante saber que Jesús es la auto-revelación 
del Padre? ¿Qué está en riesgo si no lo es? 
 

• El sermón afirmó que la primera realidad con respecto a 
nuestra identidad en Cristo es la "paz". Discuta la paz que 
surge cuando lo que somos llamados es lo que somos. ¿Por 



24 
 

qué podría ser difícil creer que somos realmente hijos de Dios, 
y no sólo “hijos” de nombre? 
 

• La segunda realidad fue la “permanencia”. ¿Qué diferencia hay 
en saber que ser hijo de Dios no es un sueño potencial o futuro 
sino una realidad presente que nunca cambiará? ¿Cómo podría 
esto cambiar la forma en que vivimos cada día? 
 

• La tercera realidad era la “personalidad”. ¿Qué diferencia hay 
en saber que nuestra identidad tiene más que ver con nuestra 
relación con Jesús que con una autodeterminación 
“individualista”? ¿Quién puede decirnos mejor quiénes 
somos? ¿Nosotros mismos o nuestro Creador? ¿Cuáles son 
algunas implicaciones de su respuesta? 

 
• La cuarta realidad enumerada en el sermón fue la 

“participación”. ¿Cómo discutirías la diferencia entre recibir 
nuestra identidad del Padre y con la de lograr nuestra 
identidad para el Padre? 
 

• Analiza la declaración del sermón: "Cuando participamos en el 
pecado, no participamos de la vida que tenemos en 
Cristo". ¿Cómo describirías el pecado desde el contexto de ser 
un hijo de Dios? 

 

 

 

 

Inicio 



25 
 

Sermón del 21 de abril de 2024 – Cuarto 
Domingo de Pascua 

Video: El verde en pastos difíciles https://youtu.be/3PN7FmYQqs4 

Bienvenido al episodio de esta semana, una repetición especial de 
nuestro archivo Hablando de Vida. Esperamos que su mensaje 
atemporal te resulte tan significativo hoy como lo fue cuando se 
compartió por primera vez. 

Salmo 23:1-6 • Hechos 4:5-12 • 1 Juan 3:16-24 • Juan 10:11-18 

El tema de esta semana es el buen pastor. En nuestro Salmo que 
nos llama a adorar, las bendiciones de tener al Señor como nuestro 
Buen Pastor se muestran mediante el uso de la relación entre 
pastor y oveja. Hechos 4 presenta un contraste entre algunos 
gobernantes religiosos que estaban más preocupados por su 
reputación que por los necesitados, con el de los Apóstoles que se 
pusieron en riesgo al no negar el mensaje sanador del evangelio a 
alguien que estaba enfermo. En 1 Juan el amor es autenticado 
cuando Jesús da su vida por nosotros, un amor al que estamos 
llamados a participar en nuestras relaciones con los demás. La 
lectura del evangelio en Juan registra las propias palabras de 
Jesús revelando lo que significa para él ser el Buen Pastor. 

¿De qué sirve un pastor verdadero? - Juan 10:11-18  

Una de las frases más memorables de la película Forrest Gump fue 
cuando Gump dice: "Puede que no sea un hombre inteligente, pero 
sé lo que es el amor". A medida que se desarrollaba la película, 
parecía que Gump era el hombre más inteligente de la sala en este 

Inicio 

https://youtu.be/3PN7FmYQqs4


26 
 

punto tan importante. Esa  película puede desafiarnos con la 
pregunta: ¿Sabes qué es el amor? Y si es así, ¿cómo estás 
seguro? Ésa también es una buena pregunta para reflexionar 
dentro de nuestro clima cultural donde se exhiben muchas 
afirmaciones de amor, algunas en marcado contraste entre 
sí. Entonces, ¿cómo llegamos al punto en que nosotros, junto con 
Gump, podamos decir: "Sé lo que es el amor?"   

Los creyentes no tenemos que encontrar nuestra propia respuesta 
a esa pregunta. Confiamos en que Jesús ya nos ha revelado el 
conocimiento más profundo del amor mostrándonos la identidad 
de su Padre, quien es amor y la fuente del amor.  

Jesús no sólo nos dice o muestra qué es el amor, aunque también 
lo hace, sino que nos invita a ese amor de una manera muy real y 
permanente. Jesús nos extiende el amor del Padre, el mismo amor 
que ha experimentado y compartido por toda la eternidad, para que 
podamos conocer a Dios tal como es y participar del amor que 
tiene por nosotros y por los demás. Sólo desde aquí podemos decir 
verdaderamente "sabemos qué es el amor" o, más exactamente, 
"quién es el amor".  

Sin embargo, decir simplemente que sabemos qué es el amor no 
significa que lo sea. Al mirar nuestro mundo actual, encontraremos 
muchas personas, movimientos, organizaciones, programas, 
líderes y otras voces que afirman saber lo que es el amor y, por lo 
tanto, debes seguir ese ejemplo de ellos o enseñanza para ser 
considerado una persona “amorosa”. ¿Has visto esto reflejado en 
las redes sociales, películas, tu entorno, figuras políticas u otras 
fuentes que parecen tener interés en redefinir el amor? 



27 
 

 

 

 Después de todo, nadie va a seguir a alguien que admite 
abiertamente que no ama o que no tiene idea de qué es el 
amor. Eso no sería bueno para  calificar en ningún nivel. Por eso, 
somos bombardeados con mensajes de amor desde todos los 
rincones de nuestro mundo. Y debemos discernir quién es digno 
de confianza y quién no. 

La única manera de notar la diferencia es conocer la cosa real. Por 
ejemplo, la mejor manera de detectar un billete falso es conocer lo 
que lo distingue de uno real.  



28 
 

Y eso es lo que se nos da hoy en nuestro texto de Juan 10 cuando 
se trata de conocer la diferencia entre el amor del Padre y los 
“amores” falsos que se hacen pasar por algo real. Y podemos 
confiar en lo que se nos dice sobre el amor en este texto porque 
son las palabras del mismo Jesús, el que ha venido del Padre, el 
único que puede decirnos cuál es realmente el amor del Padre. Y 
deberíamos estar preparados para que este tema sea demasiado 
profundo para ser contenido en algún argumento racional o lógico.  

La realidad va más allá de lo que podemos verificar con nuestro 
propio razonamiento. Entonces, Jesús viene a nosotros con una 
imagen, una metáfora, como una manera de penetrar más 
profundamente de lo que las simples palabras pueden 
explicar. ¿Con qué frecuencia las Escrituras utilizan metáforas, 
imágenes y parábolas cuando hablan de algo que está más allá de 
lo que puede captarse mediante observación directa o la 
investigación científica?  

Y más allá de eso, debemos comenzar desde un lugar de fe. Para 
poder recibir lo que el Señor nos está diciendo; primero debemos 
confiar en que él es quien está en condiciones de 
decírnoslo. Debemos confiar en que lo que está diciendo no es 
más propaganda que sirva para otros medios. Debemos confiar en 
que él no sólo nos está diciendo y dando una imagen de lo que es 
el amor, sino que él es en sí mismo la encarnación y la prueba 
viviente de ese amor. O como nos gusta decir, debemos saber que 
éste no sólo habla lo que habla, sino que ha caminado lo que ha 
caminado. 

Comencemos con el primer versículo y veamos el cuadro que el 
Señor nos va a dar. 



29 
 

Soy el buen pastor. El buen pastor da su vida por las ovejas. (Juan 
10:11 NVI) 
Jesús se compara a sí mismo con un pastor. Esta es una metáfora 
llena de significado, especialmente considerando la historia de 
Dios con Israel. No es la primera vez que se invoca esta 
imagen. Nuestro Salmo que nos llama a adorar da testimonio de 
ello.  

Dios ya se ha declarado como el pastor de su pueblo registrado en 
varias escrituras como el Salmo 23 y Ezequiel 34. Entonces, ¿por 
qué Jesús va más allá al decir que él es el “buen” pastor, en lugar 
de simplemente decir que es el “pastor”, como lo registran estas 
otras Escrituras? ¿Por qué se nos da el descriptor de “bueno”? 

Primero, esto establece una distinción que debe considerarse al 
identificar al verdadero Pastor de Israel de otros pastores 
competidores o falsos. El adjetivo “bueno”, que también puede 
significar correcto, apropiado, honorable y hermoso, nos alerta 
sobre el hecho de que puede haber “pastores” “malos” o 
equivocados, inadecuados, deshonrosos y francamente feos que 
desfilan como ángeles de luz.  

Debemos discernir la diferencia. Y Jesús va más allá para 
ayudarnos a discernir esa diferencia con las acciones que 
acompañarán a un “buen pastor”. Y esa acción se describe como la 
de aquel que “da su vida por las ovejas”. Notarás que en estos 
ocho versículos aparece cinco veces una referencia a dar la propia 
vida. Esto nos da pistas sobre una distinción importante entre lo 
que constituye un "buen" pastor y lo que no. 

En segundo lugar, al incluir el adjetivo “bueno”, Jesús está 
construyendo nuestra confianza en él y en el Padre que lo envió. No 



30 
 

queremos confiar en cualquier pastor. Necesitamos saber que es 
digno de confianza, que en verdad es bueno. Y no queremos seguir 
a un pastor que es bueno sólo de nombre. Las etiquetas 
autoproclamadas no valen nada. La etiqueta debe coincidir con la 
realidad que indica. Así, la acción autentificada y paralela de un 
buen pastor es proclamada audazmente por el Señor como aquel 
que “da su vida por las ovejas”. Esa es una medida que expulsará a 
los “malos” pastores que sólo están en esto para su propio 
beneficio. Es un listón muy alto que hay que alcanzar. 

Jesús ahora irá más allá y describirá con más detalle lo que 
podemos esperar de un pastor falso. Él nos está ayudando a 
discernir dónde debemos depositar nuestra confianza. 

El que es asalariado y no pastor, al que no le pertenecen las ovejas, 
ve venir al lobo y deja las ovejas y huye, y el lobo las arrebata y las 
dispersa. Huye porque es asalariado y no le importan las 
ovejas. (Juan 10:12-13 NVI) 
 
Jesús no está extendiendo la metáfora más allá de lo que ya lo han 
hecho las Escrituras del Antiguo Testamento. A lo largo del 
testimonio bíblico encontramos muchas imágenes de pastores que 
no estaban a la altura de la descripción de “buenos”.  

En Isaías 56, por ejemplo, los gobernantes del pueblo de Dios son 
descritos como pastores que sólo se preocupan por sí 
mismos. Prefieren emborracharse cuando deberían estar cuidando 
el rebaño. En Jeremías 10, se hace referencia al liderazgo de Judá 
como pastores necios que permitieron la dispersión de las ovejas 
de Dios. Y en Ezequiel 34, se da una severa denuncia a los pastores 



31 
 

de Israel, acusándolos de atiborrarse cuando deberían haber 
estado alimentando a las ovejas.  

No les preocupa la salud y la seguridad de las ovejas. En resumen, 
no aman a las ovejas, sino que aman su propio poder y control 
sobre las ovejas que se expresa con dureza e incluso 
violencia. Jesús no está diciendo nada nuevo aquí. Quizás Jesús 
sepa que necesitamos recordar que no todos los pastores son 
buenos. No todos los que vienen proclamando protegernos y 
salvarnos son dignos de confianza. No todas las afirmaciones de 
“amor” son en realidad amor. Quizás Jesús conoce nuestra 
tendencia a volvernos ingenuos y luego ser engañados. Incluso en 
su metáfora, él está sirviendo como el Buen Pastor al dar una 
advertencia como medio para proteger a las ovejas. 

Jesús usa dos veces un contraste que distingue a un pastor 
verdadero de uno falso al comparar una “mano de obra asalariada” 
con un “pastor” al que realmente pertenecen las ovejas. Esta 
comparación nos recuerda que los trabajadores asalariados sólo 
trabajan en esto para ganarse la vida. Tan pronto como su sustento 
esté en peligro, por no hablar de sus propias vidas, se puede contar 
con que se dirigirán a las colinas. El contraste se centra en el hecho 
de que un “buen” pastor se preocupa más por las ovejas que por sí 
mismo. Está dispuesto a dar su vida por el bien de las 
ovejas. También podemos ver aquí un contraste entre un “pastor” y 
un jornalero que ve su relación con las ovejas como un contrato 
que puede anularse una vez que cambian las condiciones.  

Por otro lado, el buen pastor que dará su vida por las ovejas es una 
presentación clara del pacto de Dios que se ha comprometido por 
el bien de su pueblo, incluso a un gran costo para sí 



32 
 

mismo. Además, el contraste entre un “asalariado” y un buen 
pastor alude a la distinción entre una relación de obras versus una 
relación de gracia. 

Puede ser un buen recordatorio en este punto decir que Jesús está 
usando una metáfora. De lo contrario, la lógica diría que el 
“asalariado” debería, según todos los indicios, salvar su propia vida 
y dejar que el lobo le arrebate una o dos ovejas. Al menos el 
jornalero vivirá para cuidar ovejas otro día. Después de todo, ¿de 
qué “bien” es un pastor muerto? Ah, esa es una pregunta 
interesante. Miremos un poco más allá y veamos en qué dirección 
nos lleva Jesús en su metáfora. 

14 »Yo soy el buen pastor; conozco a mis ovejas y ellas me conocen 
a mí, 15 así como el Padre me conoce y yo lo conozco, y doy mi vida 
por las ovejas. 16 Tengo otras ovejas que no son de este redil y 
también a ellas debo traerlas. Así ellas escucharán mi voz y habrá un 
solo rebaño y un solo pastor. (Juan 10:14-16 NVI) 
 
Parece que a Jesús le preocupa más usar la metáfora para 
decirnos quién es él que para decir quién es el “asalariado” al que 
se le contrata para hacer el trabajo. Nuevamente afirma que él 
(Jesús) es el “buen pastor”. Y a esa afirmación le sigue la 
afirmación de que el pastor conoce a sus ovejas y que esas ovejas 
lo conocen a él. Además, la manera de este conocimiento entre el 
pastor y las ovejas es comparable a la manera en que el Padre 
conoce al Hijo y el Hijo conoce al Padre. Ésa es una afirmación 
sorprendente. Especialmente, cuando tomamos en cuenta las 
palabras de Jesús más adelante en el versículo 38 de este mismo 
capítulo cuando dice: “el Padre está en mí y yo estoy en el 



33 
 

Padre”. Ése es un conocimiento íntimo bastante serio. ¿Qué 
concluimos de esto? 

Dejando que la metáfora nos lleve más allá de una relación literal 
entre oveja y pastor, podemos tomar las palabras de Jesús sobre 
"conocer" como pertenecientes a su afirmación de ser el "buen 
pastor". Y esto puede arrojar algo de luz sobre nuestra pregunta 
anterior de “¿de qué sirve un pastor muerto?” Si Jesús da su vida 
por las ovejas, ¿no abriría eso el rebaño a los ataques del lobo? ¿O 
está Jesús hablando de algo más profundo que hace por las ovejas 
al dar su vida? ¿Será posible que lo que Jesús quiere que veamos 
es que lo que lo califica como Buen Pastor es que es él quien nos 
ha permitido conocer al Padre con el mismo conocimiento que el 
Hijo tiene de su Padre? Jesús también es el Buen Pastor en el 
sentido de que nos conoce como una más de las ovejas, no es 
simplemente  un asalariado.  

Después de todo, es un pastor que da su vida el que puede 
identificarse con una oveja arrebatada por un lobo. Jesús está 
hablando mucho más profundamente acerca del “bien” que trae a 
las ovejas al entregar su vida que una protección literal contra la 
muerte. Es la muerte del Buen Pastor la que ha llevado a las ovejas 
al redil de la vida y del amor del Padre, del Hijo y del Espíritu. Y 
como Jesús indica, también está trayendo otras ovejas a ese 
redil. Y aquí es donde cerramos el círculo con nuestra discusión 
sobre saber qué es el amor. Terminemos con los dos últimos 
versos. 

17 Por eso me ama el Padre: porque entrego mi vida para volver a 
recibirla. 18 Nadie me la arrebata, sino que yo la entrego por mi 
propia voluntad. Tengo autoridad para entregarla y tengo también 



34 
 

autoridad para volver a recibirla. Este es el mandamiento que recibí 
de mi Padre». (Juan 10:17-18 NVI) 
 
Observemos cuán interrelacionados están Jesús y su Padre 
cuando Jesús dio su vida por las ovejas. Ambos operan por el 
mismo amor. Jesús nos está mostrando el amor del 
Padre. Debemos ver que el Padre nos ama de la misma manera 
que ama a su propio Hijo, y que el Hijo nos ama por la “autoridad” 
del amor del Padre. No hay diferencia entre el amor del Padre por 
nosotros y el amor que vemos en Jesús, el Buen Pastor, que da su 
vida por nosotros. Y ese amor busca llevarnos a una relación 
íntima de conocimiento del Padre, a través del Hijo, por el 
Espíritu. Esto es lo que le da a Jesús la distinción de ser el “Buen” 
Pastor. Nuestro mayor bien es entrar en una relación con el Padre, 
donde lo conocemos y donde somos conocidos por él. Más tarde 
Juan escribirá esto como una descripción de la vida eterna: 

3 Y esta es la vida eterna: que te conozcan a ti, el único Dios 
verdadero, y a Jesucristo, a quien tú has enviado. (Juan 17:3 NVI) 
 
No debemos terminar ahí. Jesús también menciona en este 
versículo final que no sólo da su vida, sino que también “puede 
volver a tomarla”. Y con esa declaración recordamos lo que 
estamos celebrando durante esta temporada de Pascua. Nuestro 
Buen Pastor es un Pastor resucitado. Él todavía nos está 
pastoreando a ti y a mí, incluso en este texto, para conocerlo más a 
él y a su Padre.  

Él continúa amándonos con el mismo amor que el Padre tiene por 
él para que nosotros también podamos descansar en la seguridad 
de saber qué es el amor. El Buen Pastor todavía nos advierte y nos 



35 
 

protege contra los “asalariados” que no tienen en mente nuestro 
mejor interés pero que nos venderían al “lobo” a la primera vista del 
costo para ellos. En verdad tenemos un Buen Pastor. Por su muerte 
y resurrección, nos ha introducido en el único redil de pertenencia 
al único y verdaderamente Buen Pastor. Entonces, ¿de qué sirve un 
pastor muerto? Su bondad radica en la verdad de quién es. Él es 
quien nos conoce como a una de las ovejas, desde el nacimiento 
hasta la muerte. Cuando Juan escribe sobre la crucifixión de Jesús, 
lo retrata como el Cordero Pascual. Este Pastor “muerto”, sin 
embargo, vive y reina, como más tarde escribiría Juan en el libro del 
Apocalipsis, como un Cordero, “en pie, como si hubiera sido 
inmolado” (Apocalipsis 5:6). Este Pastor reinante es también 
nuestro Rey, resucitado y reinando en la bondad de quien es como 
Hijo del Padre que sabe lo que es el amor. Y él vive para llevarnos a 
una relación de conocimiento consigo mismo y con su Padre, para 
participar en ese pacto de amor que nunca nos dejará ni nos 
abandonará. 

Que mientras continuamos en nuestra celebración del Señor 
Resucitado, podamos conocerlo cada vez más, aprendiendo a 
confiar en él como nuestro Buen Pastor que nos lleva a conocer al 
Padre de la misma manera que él lo conoce. 

 

Preguntas de discusión en grupos pequeños 

• ¿Has notado cuántas voces diferentes invocan la etiqueta del 
amor por una causa no bíblica? ¿Puedes pensar en algunos 
ejemplos de mensajes dentro de nuestro mundo que afirmen 
amar o ser amorosos? ¿Puedes ver también cómo algunas de 



36 
 

estas afirmaciones entran en conflicto con las descripciones 
del amor que se encuentran en la Biblia? 
 

• ¿Por qué los creyentes pueden estar seguros de saber qué es 
el amor? 

 
• Discute el significado de que Jesús afirmara ser el “Buen” 

Pastor, y no sólo el pastor. 
 

• ¿Cuáles son algunas de las diferencias que puedes ver entre 
un “Pastor asalariado” y un pastor que da su vida por las 
ovejas? 
 

• ¿Cuáles son algunas advertencias acerca de los pastores que 
son sólo “asalariados” que nos ayudan a distinguir entre 
aquellos que tienen en mente nuestros mejores intereses y 
aquellos que no? 
 

• ¿De qué manera el Buen Pastor “conoce” a sus ovejas y las 
ovejas lo conocen a él? 
 

• En tus palabras, siguiendo la metáfora del texto de hoy, ¿cómo 
responderías a la pregunta: “¿De qué sirve un pastor 
verdadero?” ¿Cómo influye la Pascua en tu respuesta? 

 

 

 

 

 

Inicio 



37 
 

Sermón del 28 de abril de 2024 – Quinto 
domingo de Pascua 

Vídeo: Conectados https://youtu.be/e5QSbJgzqPg 

Bienvenido al episodio de esta semana, una repetición especial de 
nuestro archivo Hablando de Vida. Esperamos que su mensaje 
atemporal te resulte tan significativo hoy como lo fue cuando se 
compartió por primera vez. 

Salmo 22:25-31 • Hechos 8:26-40 • 1 Juan 4:7-21 • Juan 15:1-8 

El tema de esta semana es el fruto de la vid. En nuestro salmo que 
nos llama a adorar, se describe al Señor como aquel que satisface 
y provoca alabanza y adoración desde todos los confines de la 
tierra. La historia del eunuco etíope en Hechos 8 se hace eco del 
efecto de largo alcance del mensaje pascual, las buenas nuevas 
acerca de Jesús. Nuestra lectura de 1 Juan está dominada por un 
mensaje de amor mutuo entre los creyentes, que encuentra su 
fuente en el Dios que es amor. El mensaje del evangelio de Juan 
habla metafóricamente, usando una vid y sus pámpanos, para 
señalar la relación fructífera que existe entre el Padre, el Hijo y los 
creyentes. 

Permanecer en la vid  

Juan 15:1-8 

Mientras nos reunimos para el quinto domingo de Pascua, una vez 
más seremos invitados a una metáfora extendida para ayudarnos a 

Inicio 

https://youtu.be/e5QSbJgzqPg


38 
 

desentrañar el significado de quién es Jesús y quiénes somos 
nosotros en relación con él. La semana pasada se nos dio la 
imagen de Jesús como el Buen Pastor y de nosotros como sus 
ovejas. Hoy tenemos otra imagen, que también invoca las 
imágenes del Antiguo Testamento utilizadas en la historia de Israel, 
de una vid y sus ramas. 

Para contextualizar, esta imagen, como la de la semana pasada, 
cae dentro de una larga charla en el relato del evangelio de Juan 
que Jesús está teniendo con sus discípulos justo antes de ir a 
Jerusalén para ser crucificado. Su objetivo es animar y consolar a 
sus discípulos (y a nosotros), que, aunque él muera en una cruz, 
sus discípulos no serán abandonados ni quedarán solos. Juan 
tiene especial interés en transmitir que Jesús está presente con 
nosotros, aunque se haya “ido”. Nos ha enviado el Espíritu Santo y 
por eso está con nosotros de una manera más profunda que antes 
de su ascensión, y ha prometido regresar. 

En los escritos de Juan, nos enfrentamos a las implicaciones de la 
muerte, resurrección, ascensión de Jesús y al envío de su Espíritu, 
junto con su promesa de su futuro regreso. La pregunta con la que 
estamos invitados a luchar es ¿qué vamos a hacer con nuestras 
vidas mientras tanto? El pasaje de hoy en particular retoma las 
instrucciones de Jesús sobre ese mismo tema. Aquí veremos cuál 
es nuestro llamado principal “entre los tiempos” de su primera 
venida y su regreso. 

De este texto podemos ver que la respuesta y el estilo de vida 
adecuados para todos los creyentes que viven “entre tiempos” se 
pueden resumir en un solo concepto. Seguramente esto suena 
demasiado simplista. Pero el énfasis de Jesús en esta palabra es 



39 
 

inequívoco en el uso de la imagen que ha elegido para describir 
nuestra relación con él, y cómo eso informa cómo vivimos 
diariamente mientras esperamos su regreso. Si estás familiarizado 
con este texto, probablemente conozcas la palabra a la que me 
refiero. Esa palabra es simplemente: permanecer. Eso es lo que 
debemos hacer como discípulos que siguen a Jesús. Pero, antes 
de alejarnos pensando que entendemos lo que significa 
permanecer, haríamos bien en dejar que las imágenes elegidas por 
Jesús nos completen lo que él quiere decir con “permanecer”. De lo 
contrario, podemos perdernos el consuelo y el aliento que pretende 
ofrecernos. 

 

Dividiremos el texto en dos partes. La primera parte serán los tres 
primeros versos: 



40 
 

 

15 »Yo soy la vid verdadera y mi Padre es el labrador. 2 Toda rama 
que en mí no da fruto la corta; pero toda rama que da fruto la poda[a] 
para que dé más fruto todavía. 3 Ustedes ya están limpios por la 
palabra que les he comunicado. (Juan 15:1-3 NVI) 
 
Aquí hay algunas observaciones generales que podemos hacer de 
los primeros tres versículos: 

Primero, Jesús comienza afirmando algunas realidades 
involucradas. Él sentará las bases de lo que es verdad antes de 
decirnos qué hacer. No recibimos el imperativo de “permanecer” 
hasta el versículo cuatro. Jesús quiere que sepamos primero quién 
es él y quiénes somos en él antes de darnos las implicaciones de 
esa realidad.  

Esta es la gracia de Dios para nosotros. El Dios revelado en 
Jesucristo no es uno de mandatos, reglas o leyes arbitrarias. Todo 
lo que él nos ordena surge de quién es él para nosotros y de 
quiénes somos nosotros en relación con él. Él nunca nos ordenará 
algo que no se ajuste a quién es él como Padre amoroso que envió 
a su Hijo para salvarnos. El Señor es consistente y digno de 
confianza en todo lo que dice y hace. Y comienza su imagen de la 
vid y las ramas contándonos qué dice esta imagen de él. 

En segundo lugar, Jesús no comienza con una declaración sobre 
nosotros, sus discípulos. Comienza haciéndonos saber quién es en 
esta imagen que está a punto de usar. Lo hace con una de sus 
distintivas declaraciones “Yo Soy”. En este ejemplo, Jesús se 
declara a sí mismo como la vid verdadera. Pero no sólo eso, incluye 
al Padre como viñador. Jesús no está solo en la metáfora 



41 
 

utilizada. Su Padre está íntimamente involucrado en todo lo que 
sucede cuando Jesús es la vid. Jesús quiere que sepamos que él y 
el Padre están en la misma página. No debemos temer que lo que 
el Padre hace sea de alguna manera diferente u opuesto a las 
palabras de Jesús para nosotros.  

Aunque la palabra clave en esta imagen será “permanecer”, eso no 
significa que simplemente debamos “quedarnos por ahí” mientras 
esperamos el regreso del Señor. Pero no necesitamos que nos 
hagan pensar que el Padre no es para nosotros de la misma 
manera que lo es el Hijo. No existe una relación de “policía 
bueno/policía malo” a la que nos traen. 

En tercer lugar, y en relación con la segunda observación, Jesús 
añade una descripción a su identidad como vid al decir que él es la 
“vid verdadera”. Tal vez recuerdes la semana pasada que Jesús 
hizo lo mismo al describirse a sí mismo como el “buen 
pastor”. Jesús está haciendo una distinción que debemos tomar en 
serio. La vid en la que se nos dirá que permanezcamos es la vid 
“verdadera”, es decir, esta es la única vid en la que es digno de 
confianza permanecer. También nos alerta sobre el hecho de que 
puede haber otras “vides” que también podrían llamarnos con el 
mandato de “permanecer”. Es de vital importancia saber si esos 
llamados provienen de una vid “falsa” y no vienen de la vid 
“verdadera”. 

¿Alguna vez te has encontrado permaneciendo en una vid 
falsa? Hay muchas “vides” que nos llaman y afirman que, si 
simplemente permanecemos en ellas, seremos fructíferos y 
tendremos vida. Pero, al final, descubrimos que esas promesas son 
huecas y vacías, y nos dejan igual. Somos tentados, y a veces 



42 
 

caemos presa de tales tentaciones, donde llegamos a pensar que 
hay alguna otra fuente que nos dará vida. Tal vez sea un estilo de 
vida particular, una ideología, una comunidad, una afiliación social, 
un nivel de estatus o cualquier cantidad de cosas en las que 
“permanecemos” que no están a la altura de la “vid verdadera” que 
nos da la vida fructífera para la cual fuimos creados. 

Finalmente, después de que Jesús nos hace saber quién es él y 
quién es su Padre, tiene algo que decir sobre quiénes somos 
nosotros. Sin embargo, él no hace ningún reclamo sobre nosotros 
aparte de nuestra relación con él. Utilizando la imagen de “ramas” 
para sus discípulos, relata que “Cada rama en mí…” Nuestra 
verdadera identidad sólo se encuentra en Jesús.  

No existe ningún “nosotros” de ninguna manera verdadera o 
fructífera que exista aparte de él. De hecho, si una rama no da fruto, 
se la describe como podada. El viñador no permite ninguna 
existencia en la vid que no sea una existencia real como pámpano 
conectado a la vid. Debemos recordar que Jesús está hablando 
con una metáfora usando imágenes para declarar lo que es verdad 
de sí mismo y de nuestra relación con él. Por lo tanto, debemos 
tener cuidado de no leer en la imagen interpretaciones que no se 
ajusten al resto del testimonio bíblico de quién es Dios. Jesús no 
está diciendo que el Padre esté buscando abejas obreras para 
producir algún fruto. Esa no es la idea central de la imagen ni es 
consistente con la revelación del Padre por parte de Jesús. 

El Padre no busca entre las ramas a quién puede “quitar”. Esta es 
una declaración descriptiva de lo que significa ser verdaderamente 
una rama. Los pámpanos brotan de la vid, y es gracias a esa 
relación que se produce el fruto. Los pámpanos no “producen” el 



43 
 

fruto, sino la vid. De hecho, la palabra “llevar” en este texto es la 
misma palabra que Juan usó en la historia del milagro de Jesús de 
convertir el agua en vino. Jesús produjo el “fruto” de la vid, en este 
caso vino, y luego les dice a sus discípulos que lo “lleven” al 
maestro de la fiesta. La palabra “cargar” y la palabra “llevar” son la 
misma palabra griega pheret, que significa llevar, cargar, traer o 
incluso dar a conocer públicamente.  

El significado no pretende transmitir la producción o creación de 
frutos. A los discípulos no se les encomendó la tarea de convertir el 
agua en vino. Debían cargarlo o llevarlo al maestro. Esa es la obra 
del Señor en los pámpanos que se exhiben como testimonio para 
él y su Padre. 

Hacer esa observación también nos ayuda a comprender un poco 
mejor el trabajo del viñador en la poda. El Padre nos está podando 
para que podamos ser más plenamente las ramas que debemos 
ser. Cuando experimentamos la poda en nuestras vidas, esta 
imagen no nos dice que el Padre está disgustado con nuestra 
“producción” de fruto y que nos hará miserables hasta que 
aumentemos nuestra cuota. No, eso nuevamente no sería 
consistente con quién es Dios revelado en Jesús. La poda del 
Padre tiene algo que ver con lo que vamos a ver en los versículos 
restantes. 

Echemos un vistazo ahora a los versículos 4 al 8: 

4 Permanezcan en mí y yo permaneceré en ustedes. Así como 
ninguna rama puede dar fruto por sí misma, sino que tiene que 
permanecer en la vid, así tampoco ustedes pueden dar fruto si no 
permanecen en mí. 



44 
 

5 »Yo soy la vid y ustedes son las ramas. El que permanece en mí, 
como yo en él, dará mucho fruto; separados de mí no pueden 
ustedes hacer nada. 6 El que no permanece en mí es desechado y se 
seca, como las ramas que se recogen, se arrojan al fuego y se 
queman. 7 Si permanecen en mí y mis palabras permanecen en 
ustedes, pidan lo que quieran y se les concederá. 8 Mi Padre es 
glorificado cuando ustedes dan mucho fruto y muestran así que son 
mis discípulos. (Juan 15:4-8 NVI) 
 
Ahora Jesús nos da el imperativo de “permanecer”. Esa es la vida 
que debemos vivir todos los días como discípulos del Señor. ¿Pero 
qué significa eso exactamente? Algunos pueden ver esto como 
simplemente quedarse esperando el regreso de Jesús. Pero el 
apóstol Juan incluye esta enseñanza de Jesús como un 
recordatorio reconfortante de que no nos quedamos solos con la 
partida de Jesús.  

Él todavía está con nosotros y por eso podemos 
permanecer. Entonces, estamos invitados a vivir el presente de la 
misma manera que viviremos en el reino futuro que el Señor traerá 
cuando regrese. Permanecer no es algo que hacemos para pasar el 
tiempo o como un medio para alcanzar algún otro fin. Es el 
propósito final para el que fuimos creados.  

Es el imperativo eterno de vivir en unión con Cristo. Cuando 
lleguemos al cielo, entremos al Reino, o cualquier lenguaje que 
quieras usar para hablar del cielo y la tierra nuevos de Dios que 
vienen con el regreso de Jesús, estaremos experimentando la 
plenitud del reino debido al hecho de que no tendremos obstáculos 
para nuestra permanencia en la vid. 



45 
 

Quizás aquí sea útil agregar otra palabra junto con la palabra 
“permanecer”. Cuando consideramos la imagen de un pámpano 
que da fruto debido a su relación con la vid, podemos ver que el 
pámpano da fruto porque bebe de la fuente de vida de la vid. Si 
cortas una rama, no producirá ningún fruto por mucho que la 
fertilices, la riegues, la afirmes o le grites. ¿Por qué? Porque ya no 
puede recibir de la vid su fuente de vida. Y esa es la palabra que me 
gustaría utilizar junto con respetar. Recibir. Ésa es otra manera de 
hablar de permanecer en la vid. Como pámpanos, debemos recibir 
nuestra vida de la vid. 

Jesús es nuestra fuente de vida y no hay nada fuera de esa relación 
que sume más que ramas marchitas, agotadas y quemadas. Jesús 
quiere que sepamos que no hay vida “verdadera” fuera de una 
relación con la vid “verdadera”. 

Vemos en estos versículos restantes que no permanecer en Jesús 
nos deja impotentes, sin palabras, infructuosos, sin esperanza y sin 
una oración. Nosotros, como pámpanos, debemos recibir todas las 
cosas de la vid. Eso es lo que hará que el cielo sea el cielo. Lo que 
el Padre pretende darnos en Jesús es la vida fructífera que tiene 
con su Hijo y el Espíritu.  

Hay tanto por recibir que será una forma de vida por toda la 
eternidad. En el presente, incluso cuando recibimos, lo que equivale 
a dar fruto, el Padre “podará” como un medio para permitirnos 
recibir aún más. Él no quiere que nos perdamos todas las 
bendiciones y frutos que vienen al permanecer en la vid. Así de 
bueno es el Padre. Incluso trabaja para permitirnos recibir más a 
medida que llegamos a conocerlo como pámpanos de la vid. Si el 
Padre es el dador de todos los buenos dones, como lo declara el 



46 
 

libro de Santiago, entonces lo más importante a cultivar es una 
relación de confianza donde podamos recibir todo lo que Él tiene 
para nosotros. El único regalo que el Padre no puede darnos es el 
que nos negamos a recibir. Pero, como lo describe Jesús, incluso 
aquí el Padre actúa para permitirnos permanecer más plenamente, 
recibiendo todo lo que tiene para dar. 

Jesús destaca la vida de permanecer como una vida de recibir en el 
versículo siete: 

7 Si permanecen en mí y mis palabras permanecen en ustedes, pidan 
lo que quieran y se les concederá. (Juan 15:7 NVI) 
 
Permanecer en Cristo es estar en condiciones de recibir “lo que 
deseemos” y poder contar con recibirlo porque el Padre no se 
detiene. Por supuesto, Jesús incluye que esta vida de permanecer 
será consistente con la palabra permanente que se nos ha 
dado. Entonces, incluso lo que “deseamos” se ajustará a los 
“verdaderos” deseos de la vid y del viñador. Incluso lo que pedimos 
no se perderá. Y alabado sea Dios por eso, ya que no siempre 
sabemos qué pedir. Pero el Verbo sí. 

El apóstol Juan no ha terminado con las palabras de Jesús sobre 
permanecer. Aquí sólo nos ocupamos de la mitad del pasaje. Sin 
embargo, la próxima semana veremos la segunda mitad del pasaje 
de Juan en Juan 15:9-17 para encontrar el regalo más precioso 
que pretende darnos. Hasta entonces, consuélate y anímate porque 
la resurrección de Jesús significa que él no te ha abandonado y 
que su Padre no te ha abandonado.  

Más bien, el Padre está decidido a llevarte a una relación 
permanente consigo mismo, a través de su Hijo, por el Espíritu, de 



47 
 

tal manera que abra tu alma para recibir la vida fructífera que 
siempre tuvo en mente para ti. 

Preguntas de discusión en grupos pequeños 

• ¿Por qué crees que Jesús comienza su metáfora diciéndonos 
las realidades de quiénes son él y su Padre, y quiénes somos 
nosotros en relación con él, antes de darnos la orden de 
permanecer? 

 

• Discute la importancia de ver que la Vid Verdadera, Jesús, y el 
Viñador, el Padre, son uno en cuanto a sus propósitos para 
nosotros, los pámpanos. 

 

• ¿Qué nos dice el descriptor “verdadero” acerca de que Jesús 
es la Vid? ¿Cuáles son algunas de las razones por las que 
Jesús querría incluir esta descripción? 

 

• Discute el efecto que tuvo en tú la imagen de Jesús de las 
ramas desechadas y quemadas y lo que significa no 
permanecer. ¿Con qué debemos tener cuidado al comprender 
estas imágenes? ¿Hay algunas formas en las que NO debemos 
interpretar la imagen basándonos en otras escrituras? 

 

 



48 
 

• Analiza cómo este pasaje les ayuda a comprender un poco 
más lo que significa que el Padre “pode” las ramas. ¿Puedes 
pensar en momentos de poda en tu vida por los que ahora 
estás agradecido? 

 

• ¿De qué manera el hecho de ver “permanecer” como una 
descripción de “recibir” del Señor ayudó u obstaculizó tu 
comprensión del texto? 

 

• Se hicieron muchos puntos a partir de la imagen de la vid y sus 
pámpanos. ¿Cuáles fueron algunos que tuvieron el mayor 
impacto en ti? ¿Viste otros puntos del cuadro de palabras de 
Jesús que te vinieron a la mente y que puedas compartir? 

 

 Inicio 


