
1 
 

               

               

               

               

               

            

 
 
 

Sermón del 3 de marzo  
 

Sermón del 10 de marzo  
 

Sermón del 17 de marzo 
 

Sermón del 24 de Marzo 
 

Sermón del 28 de Marzo 
 

Sermón del 29  de Marzo 
 

Sermón del 30 de Marzo 
 

Sermón del 31 de Marzo 
 

 

Capacitador Sermones                                                
F E B R E R O   2 0 2 4 

2 

10 

19 

27 

36 

60 

45 

52 



2 
 

Sermón del 3 de marzo de 2024 – Tercer 
domingo de preparación para la Pascua 
VIDEO https://youtu.be/xYkPfOkvK1g - El juego de los opuestos 

Bienvenido al episodio de esta semana, una repetición especial de 
nuestro archivo de Hablando de Vida. Esperamos que su mensaje 
atemporal te resulte tan significativo hoy como lo fue cuando se 
compartió por primera vez. 

Salmo 19:1-14 • Éxodo 20:1-17 • 1 Corintios 1:18-25 • Juan 2:13-22 

El tema de esta semana es la reverencia y adoración a Dios. En el 
Salmo que nos llama a adorar, leemos un cántico de alabanza y 
adoración que declara la grandeza de Dios revelada en la 
naturaleza y en su ley. En Éxodo, leemos acerca de los diez 
mandamientos que incluyen instrucciones para adorar a Dios. En 1 
Corintios, debemos reconocer el poder y la sabiduría de Dios tal 
como se muestran en su logro en la cruz. Y en el Libro de Juan, 
vemos a Jesús limpiando el templo de la irreverencia que se 
permitía que existiera allí para que todas las personas pudieran 
participar en la adoración. 

La verdadera Pasión de Cristo Juan 2:13-22  

¿Qué es lo que te hace hervir la sangre? ¿Es cuando alguien te 
corta el paso en el tráfico? O tal vez sea cuando eres testigo de un 
acto de injusticia. ¿Qué es lo que te motiva a la acción? ¿Qué es lo 
que te haría dar un paso al frente incluso cuando sabes que la 
mayoría de las personas permanecerían en silencio? 

Inicio 

https://youtu.be/xYkPfOkvK1g


3 
 

Hoy vamos a ver un evento que saca a relucir la justa ira de Jesús, 
algo que le molesta de una manera que rara vez vemos en ningún 
otro lugar de los evangelios. Vamos a descubrir qué es lo que le 
enoja y qué decide hacer al respecto. Y, con suerte, veremos por 
qué es igualmente importante para nosotros ser conmovidos como 
lo fue Jesús. 

Este día es el tercer domingo de preparación para la Pascua. Como 
tal, veremos en este pasaje en el que Jesús alude a un tiempo en 
que resucitará al tercer día. Entonces, leamos Juan 2:13-22 y 
descubramos la verdadera pasión de Cristo. 

 

Lee Juan 2:13-22 

Al comienzo de esta porción de las Escrituras, leemos que la 
Pascua estaba cercana. Esta fue la razón por la que Jesús subió a 
Jerusalén. Repasemos brevemente la Pascua y su significado. La 
Pascua es la festividad judía que conmemora la liberación de los 
israelitas de la esclavitud en Egipto. Este es un recordatorio de la 
plaga final en Egipto, cuando morirían los primogénitos de cada 



4 
 

casa, excepto aquellos que hubieran matado un cordero y hubieran 
usado su sangre para cubrir el marco de la puerta de su casa. ¡Esto 
era algo tremendo! 

Sabemos que Jesús es ahora nuestro cordero pascual que fue 
inmolado, y es su sangre la que se muestra sobre los dinteles de 
las puertas de nuestros corazones. No sólo eso, sino que, en su 
muerte, él fue el primogénito que tomó sobre sí la muerte por 
nosotros, para que ahora la muerte no nos retenga. Ya no somos 
esclavos del pecado y la muerte. Participamos diariamente de la 
Pascua y disfrutamos de pleno acceso al Padre a través de Cristo. 
Entonces, examinemos ahora la Perícopa de hoy. 

14 Y en el Templo halló a los que vendían bueyes, ovejas y palomas, y 
también a otros que, instalados en sus mesas, cambiaban dinero. 15 
Entonces, haciendo un látigo de cuerdas, echó a todos del Templo, 
juntamente con sus ovejas y sus bueyes; regó por el suelo las 
monedas de los que cambiaban dinero y derribó sus mesas. 16 A los 
que vendían las palomas les dijo: 

— ¡Saquen esto de aquí! ¡No conviertan la casa de mi Padre en un 
mercado! 

17 Sus discípulos se acordaron de que está escrito: «El celo por tu 
casa me consumirá» (Juan 2:14-17 NVI) 
 
Lo siguiente que se menciona en este pasaje es que Jesús nota 
que todos los comerciantes, así como todos los animales para el 
sacrificio, se agolpan en los atrios del templo. Habría sido 
prohibitivo para las familias judías transportar ganado vacuno y 
ovino a largas distancias. Estos vendedores afirmarían que 
estaban cubriendo una necesidad que estos cansados y devotos 



5 
 

seguidores de Dios habrían tenido después de un viaje tan largo. 
Además, se debía recaudar un impuesto, pero las monedas que la 
mayoría de estos viajeros tenían en su poder eran monedas 
romanas, que no habrían sido aprobadas para los impuestos del 
templo. ¿Era esto  de alguna manera un problema para Jesús? 

Lo siguiente que Jesús habría notado es que la fila de personas y 
animales para ser sacrificados se extendía hasta donde alcanzaba 
la vista. Un verdadero río de sangre corría del templo. La casa del 
Señor se había convertido en matadero y cueva de ladrones, como 
se llamaba en los otros relatos evangélicos. Imagina la visión de 
semejante matanza y el olor a sangre y excrementos de animales. 
¿Se suponía que este espectáculo acercaría a la gente a Dios? 

Y luego sucede. Jesús entra en modo acción. Hace un látigo de 
cuerdas y desaloja los patios del templo, haciendo que el ganado y 
las ovejas asustados se vuelvan locos. Vuelca las mesas de los 
comerciantes y ellos también salen corriendo. 

Entonces, ¿qué fue lo que molestó tanto a Jesús? Vemos en las 
Escrituras que él menciona que la casa de su Padre debe ser un 
lugar de oración. ( Mateo 21:13 ). Los eruditos nos dicen que los 
comerciantes y los animales estaban ubicados en los atrios 
exteriores. Aquí habría sido donde a los gentiles se les permitía 
buscar a Dios. Como no judíos, no podían ir más lejos. Esto no 
afectaba a los judíos, ya que estos todavía podían adorar a Dios sin 
distracciones ni obstáculos, no así los “gentiles temerosos de 
Dios”. 

Desafortunadamente, poner obstáculos en el camino de la gente 
hacia la adoración de Dios se había convertido en algo común para 
los judíos. Pero poner obstáculos en el camino de la capacidad de 

https://biblia.com/bible/niv/Matt21.13


6 
 

otros para experimentar a Dios es una empresa peligrosa. Lucas 
17:2 dice: 

2 Más le valdría ser arrojado al mar con una piedra de molino atada 
al cuello que servir de tropiezo a uno solo de estos pequeños. (Lucas 
17:2 NVI) 
 
¿Esto todavía sucede hoy? Yo diría que, así como los judíos se lo 
pusieron difícil a los gentiles, la iglesia a menudo se lo pone difícil a 
los no creyentes. Si Jesús mostró justa ira por lo que estaba 
sucediendo en aquel entonces, tal vez queramos preguntarnos 
cómo se sentiría acerca de lo que está sucediendo hoy. O una 
mejor pregunta podría ser: ¿cómo creemos que le gustaría que 
respondiéramos? 

¿Cuáles son algunas de las cosas que la iglesia ha hecho, que han 
impedido que otros se comprometan y adoren a Dios? 

• Dar una “carnada” y luego hacer un cambio. (Es decir: ofrecer 
gracia para entrar, pero seguir la ley para permanecer dentro). 

• Dar un ultimátum respecto de determinadas conductas como 
condiciones de aceptación y compañerismo. 

• Protestar contra ciertos grupos de personas. 
• Ser conocida más por lo que como iglesia desaprueba que por 

lo que sí apoya. 
• No encontrar un sentido de pertenencia o comunidad. 
• Las preguntas legítimas se descartan o se dejan sin respuesta. 

La historia continúa: 18 Entonces los judíos reaccionaron, 
preguntándole: — ¿Qué señal puedes mostrarnos para actuar de esta 
manera? 19 —Destruyan este templo —respondió Jesús—, y lo 
levantaré de nuevo en tres días. (Juan 2:18-19 NVI) 



7 
 

Cuando los judíos le pidieron a Jesús una señal de su autoridad 
para hacer lo que hizo, él les responde diciéndoles que, si 
destruyen este templo, lo reconstruirá en tres días. Se burlaron de 
su respuesta porque no tenían idea del hecho de que él estaba 
profetizando acerca de su propia resurrección de entre los 
muertos. Jesús habría sabido que esto es algo que la multitud 
probablemente recordaría una vez que se informara que Jesús 
había resucitado. 

Lo que esto significa es que Jesús se convierte en el nuevo templo. 
La adoración existiría a través de él. Nunca más serían necesarios 
sacrificios sangrientos. Jesús se convirtió en el sacrificio, de una 
vez por todas. Jesús se ha convertido para nosotros en el lugar 
donde encontramos la relación con Dios. Es donde obtenemos 
acceso. En Juan 4:23-24, le dice a la mujer samaritana que viene el 
tiempo en que los verdaderos adoradores no adorarán en el templo, 
sino en Espíritu y en Verdad. Porque, cuando Jesús asciende al 
Padre, nosotros, el Cuerpo de Cristo, somos el nuevo templo. 
Llevamos con nosotros la santidad de Dios. Somos el templo de 
Dios. Todos nosotros, como creyentes, debemos ser el lugar donde 
otros puedan ver una verdadera representación de Jesús. 

¿Qué pasaría si, como iglesia, nos especializáramos en la siguiente 
verdad?  

Representamos al Dios vivo, donde nos convertimos en este 
templo móvil de Dios como siervos de este mundo para lavar los 
pies de los pecadores mostrando generosidad, amor y bondad y 
aceptación. 

¿Defender a los marginados? ¿Cómo sería eso si tomáramos en 
serio nuestra identidad? 



8 
 

20 Ellos respondieron: —Tardaron cuarenta y seis años en construir 
este Templo, ¿y tú vas a levantarlo en tres días? 21 Pero el templo al 
que se refería era su propio cuerpo. 22 Así, pues, cuando se levantó 
de entre los muertos, sus discípulos se acordaron de lo que había 
dicho, y creyeron en la Escritura y en las palabras de Jesús. (Juan 
2:20-22 NVI) 

 
Cristo se convirtió en el cordero pascual de la humanidad. La 
humanidad exigió la muerte de todo lo que era incorrupto y santo. 
En respuesta, Dios dijo: “Sí. Moriré por ustedes, ya que eso es lo 
que quieren. Pero sepan que cuando haga eso, seré el sacrificio 
total y final. Saciaré la sed de sangre de la humanidad con la mía y 
esa sangre estará en el umbral de la casa de la humanidad. Y a 
través de mí escaparán de la muerte y del pecado. Su libertad será 
completa en mí”. 

Cuando absorbamos plenamente esta verdad y nos apropiemos de 
ella en nuestras vidas, entonces podremos funcionar 
verdaderamente como templo de Dios. Nos convertimos en un 
agente que actúa y está destinado a traer sanidad a este mundo 
quebrantado, donde nuestra misión es no poner obstáculos en el 
camino de cualquiera que mire en nuestra dirección. Permitamos 
que otros vean la gracia de Dios, su amor y su perdón. Abramos los 
atrios de nuestra comunidad para que todos puedan entrar y ser 
bienvenidos. Abramos nuestro corazón para recibir a todos los que 
buscan a Dios y que lo encuentren porque ven a Cristo en 
nosotros. 

 



9 
 

Preguntas de discusión en grupos pequeños 

• ¿Cuáles son algunas maneras en que la iglesia puede estar 
impidiendo que otros vean claramente a Cristo? 

• ¿Cómo podemos cambiar algunas de estas cosas? 
• Las congregaciones de CGI canalizan sus esfuerzos hacia la 

adoración, la enseñanza a los miembros y la llegada a sus 
comunidades con las Avenidas de la Fe, Esperanza y Amor. 
¿Cómo pueden estas Avenidas ayudar a que Cristo sea visible 
para los de afuera? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Inicio 



10 
 

Sermón del 10 de marzo de 2024 – Cuarto 
domingo de preparación para la Pascua 

VIDEO https://youtu.be/7HXm5dRXaEQ La ironía sagrada 

  Bienvenido al episodio de esta semana, una repetición especial de 
nuestro archivo de Hablando de Vida. Esperamos que su mensaje 
atemporal te resulte tan significativo hoy como lo fue cuando se 
compartió por primera vez. 

Salmo107:1-3, 17-22 •Números21:4-9 • Efesios2:1-10 • Juan3:14-21 

El tema de esta semana es la provisión de Dios de la salvación. En 
el Salmo que nos llama a adorar, el salmista relata cómo Dios 
había salvado al pueblo de Israel de su gran angustia. En el Libro de 
Números, el Señor hizo que Moisés modelara una serpiente de 
bronce sobre un asta. Cuando los israelitas que habían sido 
mordidos por serpientes miraban hacia ella, vivían. En Efesios 
encontramos Dios nos ha salvado por gracia. Y en el evangelio de 
Juan, aprendemos que, así como Moisés levantó esa serpiente de 
bronce, así Jesús fue levantado para que creamos en él y 
tengamos vida eterna. 

La cura, el enigma y la crisis Juan 3:14-21 

Quizás la escritura más citada en toda la Biblia sea Juan 3:16.  

Para muchos creyentes, es la primera escritura que memorizaron. 
Esta referencia de las Escrituras es tan popular que se puede ver 
pegada en vallas publicitarias, pintada en carteles colocados en 

Inicio 

https://youtu.be/7HXm5dRXaEQ


11 
 

diversos eventos deportivos, grabada en joyas e incluso tatuada en 
la piel de una persona. 

Si bien Juan 3:16 nos proporciona un pequeño fragmento 
agradable del evangelio, es necesario colocarlo en su contexto 
adecuado, lo que pinta una imagen mucho más nítida del mensaje 
general que Juan está tratando de transmitir acerca de Jesús. 

Como hoy es el cuarto domingo de preparación pascual, es lógico 
que miremos un pasaje que alude a la realidad de la Pascua. Si 
bien Juan 3:16 encaja perfectamente en la realidad pascual, el 
resto de nuestro pasaje de hoy será una prueba para nosotros. Una 
prueba para saber si estamos preparados para considerar la cura, 
el enigma y la crisis que todos debemos afrontar. 

Lee Juan 3:14-21 

Al comienzo del capítulo 3, tenemos una conversación que tiene 
lugar entre Jesús y un hombre llamado Nicodemo. Nicodemo es un 
fariseo. No sólo eso, sino que se le describe como parte de una 
élite religiosa. Es miembro del consejo gobernante judío, el 
Sanedrín. Se podría decir que él era una celebridad entre el pueblo 
judío. 



12 
 

 

 

En ese momento Jesús ya estaba llamando la atención de los 
líderes religiosos. No lo veían con buenos ojos, por lo que 
Nicodemo se acerca a Jesús por la noche, donde no sería visto por 
sus compañeros fariseos. 

Anteriormente en este capítulo, Juan muestra que a pesar del gran 
aprendizaje espiritual de Nicodemo y del hecho de que es el 
maestro de Israel, no logra comprender algo que Jesús le presenta 
como fundamental para la vida espiritual. Nicodemo no sigue a 
Jesús en su necesidad de nacer de arriba; para ser hecho nuevo. 

Lo que Nicodemo está escuchando le presenta un desafío costoso: 
dejar de lado su comprensión de cómo funciona el mundo, para 
reconocer que las cosas que eran para su crédito y ganancia 
pueden, de hecho, verse como una pérdida y ser un detrimento de 
su bienestar espiritual. Luego, Jesús decide compartir con 
Nicodemo un evento de las Escrituras que sabía que reconocería. 



13 
 

 14 Como levantó Moisés la serpiente en el desierto, así también 
tiene que ser levantado el Hijo del hombre, 15 para que todo el que 
cree en él tenga vida eterna. ( Juan 3:14-15 NVI ) 
 
La historia a la que Jesús se refiere se encuentra en Números 21:4-
9. Los israelitas se habían quejado contra Dios en el desierto. 
Como resultado, vinieron serpientes venenosas y mordieron a 
mucha gente, y muchos murieron. Luego Dios le dijo a Moisés que 
hiciera una serpiente de bronce sobre un asta. Entonces Moisés 
debía levantarla, y cualquiera que la mirara viviría. Esta fue la cura. 

Jesús toma esta historia y establece la conexión entre ella y lo que 
eventualmente le sucederá. De la misma manera, cuando Jesús 
sea levantado en la cruz, quien lo mire vivirá también. Jesús será la 
cura eterna definitiva para la humanidad. 

Sin embargo, la idea de “levantar” tiene aquí más de un significado. 
Existe el significado obvio de que Jesús fue levantado en la cruz. 
Pero también está la idea de que Jesús sea exaltado, donde Jesús 
ascendió y vino a su gloria. En el versículo anterior, el versículo 
trece, Jesús está aludiendo a su ascensión, por lo que este doble 
significado tiene mucho sentido en este contexto. 

Cuando Jesús dice que todos los que creen en él tendrán vida 
eterna, no está pidiendo asentimiento a una serie de hechos. Jesús 
está hablando de una confianza definitiva: poner toda nuestra 
carga sobre Cristo como nuestro salvador. 

Esta confianza, entonces, no se basa en nuestra educación 
religiosa, nuestras habilidades, títulos, posiciones o posesiones. 
Esta puede ser la manera en que el mundo funcionó para 
Nicodemo, y puede ser la manera en que el mundo funciona para 

https://biblia.com/bible/nrsv/John%203.14-15


14 
 

nosotros, pero este no es el camino de la cruz. Nuestra confianza 
está en el hecho de que nuestra sanidad se encuentra total y 
completamente en Cristo y en su obra consumada a favor nuestro. 

Así como fue para Nicodemo, así también lo es para nosotros. 
Habrá muchas cosas que no entendemos o a las que nos resultará 
difícil ceder. 

Muchos profesores de música, así como de idiomas, pueden 
decirnos que, en general, es más difícil enseñar estas habilidades a 
los adultos que enseñar a los niños. Puede haber varias razones 
para esto. Veamos una razón en particular. 

Los niños ya están en modo de aprendizaje. Están en la escuela y, 
como tales, saben que hay muchas cosas que no saben. Cuando 
cometen un error, lo ignoran y siguen adelante. Con los adultos 
puede ser una historia diferente. 

La mayoría de los adultos terminaron sus estudios hace mucho 
tiempo. A estas alturas de sus vidas, han logrado ciertas cosas y 
ahora quieren sentirse competentes. Cuando aprendes una nueva 
habilidad, tu ego recibe un golpe ya que los errores parecen seguir 
acumulándose. 

El desafío es ser como un niño, darte cuenta de que estás 
comenzando algo nuevo y reconocer que ya no eres el competente. 
Quizás esta sea la clave para entender a Jesús cuando dijo que a 
menos que cambiemos y seamos como niños pequeños, nunca 
entraremos en el reino de los cielos. (Mateo 18:3) 

La idea es aceptar ser hechos nuevos en Cristo. Se nos ha dado el 
regalo de confiar en que Jesús es para nosotros todo lo que dijo 



15 
 

que es. Tenemos el privilegio de poder confiar en que él 
diariamente hace nuevas todas las cosas mediante su Espíritu. 

Todos hemos sido mordidos por los fatales colmillos del pecado 
que estaban llenos de muerte. Pero hay vida eterna si miramos a 
Jesús como nuestra única cura. Y confiamos en él. Jesús continúa 
su conversación con Nicodemo: 

. 16 » Porque tanto amó Dios al mundo que dio a su Hijo único, para 
que todo el que cree en él no se pierda, sino que tenga vida eterna. 17 
Dios no envió a su Hijo al mundo para condenar al mundo, sino para 
salvarlo por medio de él. 18 El que cree en él no es condenado, pero 
el que no cree ya está condenado por no haber creído en el nombre 
del Hijo único de Dios. (Juan 3:16-18 NVI) 
 
Juan continúa esta sección aquí con el versículo más famoso de la 
Biblia. Es el versículo que nos dice que Jesús es el regalo de Dios 
para nosotros. Este es Dios amándonos con la más plena 
expresión de sí mismo, para demostrarnos cuánto somos amados 
por el Padre. 

Los versículos 17 y 18 nos plantean un enigma. Esto es algo que 
nos da mucho en qué pensar. Si Jesús no fue enviado para juzgar 
sino para salvar, ¿por qué la gente se niega a creer? 

Cuando una persona elige no ver a Dios tal como es, se juzga a sí 
misma. Si alguien rechaza el amor de Dios que se encuentra en 
Cristo, se está condenando a sí mismo. Es como una persona que 
guarda falta de perdón en su corazón hacia otra persona. Al juzgar 
a los demás, creamos una enfermedad que devora nuestras 
propias almas. 



16 
 

La misión de Jesús no era juzgar, sino salvarnos, y parte de ese 
plan de salvación incluye liberarnos de las formas en que nos 
dañamos y juzgamos a nosotros mismos y a los demás. 

19 Esta es la causa de la condenación: que la luz vino al mundo, pero 
la humanidad prefirió la oscuridad a la luz, porque sus obras eran 
malas. 20 Pues todo el que hace lo malo aborrece la luz y no se 
acerca a ella por temor a que sus obras queden al descubierto. 21 En 
cambio, el que practica la verdad se acerca a la luz, para que se vea 
claramente que ha hecho sus obras en obediencia a Dios. (Juan 
3:19-21 NVI) 
 
La palabra “juicio” en el versículo 19 proviene de la palabra 
griega krisis. Sí, la misma pronunciación que la palabra en español, 
“crisis”. Jesús está diciendo que todavía hay una crisis. Aunque el 
amor de Dios ha venido a nosotros en la forma de Jesús, 
ofreciéndonos vida eterna, nos enfrentamos a una crisis. 

El juicio, o crisis, es que muchos prefieren no abrazar la Luz, que es 
Cristo, porque están acostumbrados a ocultar las tinieblas de sus 
corazones. Para aquellos que quieren seguir a Cristo, la iluminación 
es necesaria. Y esto es lo que asusta a mucha gente. 

Para abrazar el amor, debemos ser vulnerables a la verdad. Pensar 
en esa propuesta puede ser aterrador e incluso doloroso. Podemos 
apegarnos mucho a nuestro ego, a tener razón, a ser superiores o, 
por otro lado, a exhibir nuestras heridas y victimismo como trofeos. 
En cualquier caso, hemos creado identidades falsas. Y, sin 
embargo, si damos un paso hacia la luz, corremos el riesgo de 
exponer todo a lo que nos hemos aferrado. Expone las mentiras y 
los engaños que hemos creído durante tanto tiempo y que nos han 



17 
 

dado significado, por más distorsionados que puedan estar esos 
significados. 

Los versículos 20 y 21 establecen un contraste entre dos tipos de 
personas. En el versículo 20, Jesús habla del que practica el mal. 
En el versículo 21, habla del que practica. ¿Qué? ¿Estuvo tentado a 
decir "bien"? El versículo 21 no dice eso; dice el que practica “la 
verdad”. 

Nuestra propia bondad puede ser en realidad el problema. Nuestra 
bondad no tiene nada que ver con eso. Nuestra justicia es como 
trapo de inmundicia (Isaías 64:6). Estamos llamados simplemente 
a venir a la luz, a la verdad. Estamos llamados a responder al hecho 
de que Dios no nos juzga. 

Esto es lo que significa convertirse. Ya no tememos a la luz. En 
cambio, reconocemos todo lo que somos, todo lo que hemos 
hecho, todo lo que hemos conocido, y lo colocamos todo ante 
Cristo crucificado y resucitado. Dejamos que su verdad, su luz, 
brille sobre todo nuestro ser. 

Hemos sido llamados a dejar atrás aquellas cosas que 
desesperadamente queremos mantener ocultas en la oscuridad. En 
cambio, debemos abrazar la verdad de quién es Cristo y todo en lo 
que él nos ha incluido. Debemos caminar en la luz que nos ha sido 
dada por gracia. 

Somos personas cuyo juicio bajo Cristo es “No culpable”. Hemos 
sido perdonados gratuitamente y amados gratuitamente. Ahora 
somos personas que viviremos, no sólo en esta era, sino en la era 
venidera. Somos personas que abrazamos todo el amor que Dios 



18 
 

tiene por nosotros. Somos personas que miran al Cristo exaltado y 
lo conocemos como nuestra luz, nuestra verdad y nuestra vida. 

 

Preguntas de discusión en grupos pequeños 

• ¿Qué significa “nacer de nuevo”? 
• ¿Por qué es tan difícil para la gente abandonar su oscuridad? 
• ¿Cuáles son algunas de las cosas que es necesario sacar a la 

luz? 
• ¿Cómo ha cambiado tu vida la llegada a la Luz? 
• ¿Qué podrías decir para animar a un amigo que quiere 

esconderse de la Luz de Cristo? 

 

 

 

 

 

 

 

 

Inicio 



19 
 

Sermón del 17 de marzo de 2024 – Quinto 
Domingo de Preparación Pascual 

VIDEO  https://youtu.be/_tFP4L4FVEY Ver al gerente 

Bienvenido al episodio de esta semana, una repetición especial de 
nuestro archivo de Hablando de Vida. Esperamos que su mensaje 
atemporal te resulte tan significativo hoy como lo fue cuando se 
compartió por primera vez. 

Salmo 51:1-12 •Jeremías 31:31-34• Hebreos 5:5-10 • Juan 12:20-33 

El tema de esta semana es hacer las paces con Dios. En el Salmo 
que nos llama a adorar, David pide un corazón y un espíritu rectos 
dentro de él. En Jeremías, el profeta da una palabra profética sobre 
el momento en que Dios escribirá sus leyes en nuestros corazones 
y nos perdonará toda maldad. En Hebreos, Jesús se nos presenta 
como el gran sumo sacerdote y la fuente de nuestra salvación. Y en 
el evangelio de Juan, Jesús declara que atraerá a todos hacia sí. 

¿Cómo ves a Jesús? Juan 12:20-33  

En la película Talladega Nights, (“Loco por la velocidad”) el 
personaje de Will Ferrell, Ricky Bobby, tiene una escena en la que 
está con su familia en la mesa y decide dar las gracias. Comienza 
su oración dirigiéndose al “Pequeño Niño Jesús”. Su suegro lo 
detiene e intenta recordarle que Jesús es un hombre adulto con 
barba. Ricky Bobby responde diciendo: “No me importa. ¡Éste es el 
Jesús que me gusta!” 

Inicio 

https://youtu.be/_tFP4L4FVEY


20 
 

¿No tenemos preferencia por cómo queremos ver a Jesús? La 
verdad es que Jesús está comprometido a revelarse en formas que 
pueden resultarnos ajenas. Cuando miramos a Jesús, vemos a 
alguien que está mucho más allá de nuestras preferencias y 
prejuicios. En esta historia que narra Juan, tenemos algunos 
griegos que vienen a ver a Jesús. Y al igual que nosotros, tenían 
preferencia por cómo querían verlo, al igual que los judíos también 
tenían preferencias equivocadas. 

Entonces, ¿qué era lo que esperaban ver los griegos? ¿Cuáles 
fueron sus motivaciones? ¿Querían ver un espectáculo o una 
demostración de poder? ¿O tal vez ver algo que esperaban criticar 
o desacreditar? ¿O tal vez tenían la esperanza de que Jesús tuviera 
algo que fuera significativo para sus vidas? No sabemos la 
respuesta con seguridad, pero podemos considerar algunas 
posibilidades sólidas. A través de este texto, podríamos incluso 
reexaminar cómo vemos a Jesús también. 

 

Este es el quinto domingo de preparación para la Pascua. Cerca del 
final de nuestro texto de hoy, veremos dónde Jesús también está 



21 
 

preparando los corazones de sus oyentes para el momento en que 
será levantado y exaltado. Entonces leamos Juan 12:20-33. 

Lee Juan 12:20-33 

Es interesante que Jesús responda a la petición de "verlo" con una 
historia acerca de ser "no ser visto". Como si dijera: “Estás 
pensando mal en todo esto. Lo que quieres ver es lo opuesto a lo 
que soy”. ¿Por qué digo eso? Porque los griegos eran conocidos 
por buscar conocimiento o sabiduría. Eran filósofos brillantes. Creo 
que esperaban ver a algún orador elocuente y persuasivo enseñar 
algunas ideas altruistas. 

El apóstol Pablo diría más tarde de los griegos: “Los judíos buscan 
una señal, pero los griegos buscan sabiduría”. Si retrocedemos en 
el relato del evangelio, vemos a Jesús limpiando el templo. Luego, 
los judíos le pidieron a Jesús una señal para demostrar que tenía la 
autoridad para desbaratar su plan de obtención de ganancias. Y 
nuevamente, Pablo equipara el mensaje de Jesús con debilidad 
(para los judíos) y necedad (para los griegos). Porque un salvador 
que muere es considerado cualquier cosa menos fuerte y 
ciertamente no sabio. 

Entonces Jesús no da a sus inquisidores griegos la satisfacción 
que buscaban. En cambio, profetiza sobre su propia muerte y, 
posteriormente, sobre el camino a la vida para todos nosotros. NT 
Wright, obispo anglicano y estudioso del Nuevo Testamento, dijo: 

La muerte de Jesús será como sembrar una semilla en la tierra. 
Parecerá una tragedia... De hecho, será un triunfo; el triunfo del amor 
abnegado de Dios, el amor que mira a la muerte misma cara a cara y 
la derrota enfrentándola voluntariamente, no sólo en nombre de 



22 
 

Israel, sino del mundo entero, el mundo representado por aquellos 
griegos. 1 

 
Perder la vida, entonces, equivale a salvarla. Si buscas preservar tu 
antigua vida y aferrarte a tus posiciones, orgullo, prejuicios y 
privilegios, entonces todo lo que hayas ganado no te servirá de 
nada. Jesús le da la vuelta a toda la idea de la vida. Él pasa por alto 
las trampas externas que equiparamos con una vida exitosa y llega 
al centro mismo de nuestro corazón. Una vida que está muerta 
para el viejo yo es aquella en la que realmente tenemos algo que 
dar a los demás. 

Nuestro problema es que morir no nos resulta fácil. Por eso creo 
que Jesús usa esto como metáfora. Hacemos todo lo que está a 
nuestro alcance para mantenernos vivos físicamente a toda costa. 
Pero estamos igualmente comprometidos en dar vida a nuestra 
necesidad de seguridad y significado. 

Considera las parábolas de la moneda perdida, la oveja perdida y el 
hijo pródigo. La moneda perdida era un activo muerto. La oveja 
perdida era una oveja muerta, y el hijo pródigo estaba casi muerto. 
Estas no son parábolas destinadas a comunicarnos que 
dediquemos nuestros mejores esfuerzos o que intentemos lograr 
aceptabilidad moral. Todo esto tiene que ver con la gracia de un 
Dios amoroso. La gracia del buscador, Aquel que nos encuentra 
muertos. Nunca fue el propósito que nos encontráramos a 
nosotros mismos. 

¿Con qué frecuencia hemos oído hablar de personas que han 
alcanzado la cima del éxito y que acaban con sus vidas mediante 
las drogas o el suicidio? Estrellas de rock, actores, comediantes, 



23 
 

modelos, políticos e incluso multimillonarios. Estos son ejemplos 
de personas que el mundo cree que lo han logrado. Deberían estar 
felices, ¿verdad? Son ricas, son famosas, son hermosas, etc… Pero 
según Jesús, si eso es todo lo que tienes, lo has perdido todo. 

Y, sin embargo, al mundo no le gusta considerar toda esta charla 
sobre morir y perder. Puede sonar algo como esto: “No nos hables 
de morir y perder. ¡Queremos ser ganadores! ¡Tienes que buscar ser 
el número 1, cariño! Si no eres el primero, eres el último. Soy el 
capitán de mi propio barco, el dueño de mi propio destino y, al final, 
cantaré junto con Frank Sinatra, ¡que lo hice a mi manera!  

Ego, orgullo, arrogancia, todos lidiamos con ello en cierta medida. 
Pero no es así como vemos a Jesús. Lo vemos dando su vida, 
renunciando a sus derechos para que nosotros podamos tenerlo 
todo. 

El mundo es escéptico y espera ver algo auténtico, algo parecido a 
una profundidad espiritual. Anhelan ser parte de algo que tenga 
valor real y responda con valentía a las preguntas que respondan a 
sus mayores necesidades. Una pregunta que debemos hacernos es 
¿qué están viendo de Jesús en nuestras congregaciones? 
¿Estamos ofreciendo algo más allá de las últimas tendencias sobre 
cómo hacer iglesia o cosas que creemos que podrían impresionar 
a un mundo que ya tiene todos los dispositivos? 

Por lo tanto, Jesús no está interesado simplemente en mejorar 
nuestras vidas o mejorar nuestros programas de vida existentes y 
bien administrados. Él está buscando darnos nueva vida, vida que 
él mismo creó. Una vida plena y eterna. Jesús no necesita nuestras 
viejas vidas; necesita nuestra muerte. Él no necesita nuestros 
talentos y habilidades, ni nuestra inteligencia ni nuestra atractiva 



24 
 

apariencia. Él desea que dependamos del Espíritu Santo, que 
vivamos con confianza y seguridad de que su vida se vive 
plenamente en nosotros. 

Robert Capon, autor y sacerdote episcopal estadounidense, 
escribió: 

“Jesús salva a los perdedores, y sólo a los perdedores. Él resucita a 
los muertos, y sólo a los muertos. Y se alegra más por los que se 
saben los perdidos, los últimos, los pequeños y los cojos, que por 
todos los autoproclamados vencedores del mundo. Eso es lo que 
nuestra raza perdedora necesita oír, aunque no pueda soportar la 
idea”. 2 

 
No tenemos que aferrarnos con tanta fuerza a las cosas sin las que 
creemos que no podemos vivir o que creemos que nos definen o 
nos dan significado. 

26 Quien quiera servirme debe seguirme; y donde yo esté, allí 
también estará mi siervo. A quien me sirva, mi Padre lo honrará. 

27 »Ahora mi alma está angustiada, ¿y acaso voy a decir: “Padre, 
sálvame de esta hora difícil”? ¡Si precisamente para afrontarla he 
venido! 28 ¡Padre, glorifica tu nombre! Se oyó entonces, desde el 
cielo, una voz que decía: «Ya lo he glorificado y volveré a glorificarlo». 
29 La multitud que estaba allí y que oyó la voz decía que había sido 
un trueno; otros decían que un ángel le había hablado. 

30 —Esa voz no vino por mí, sino por ustedes —dijo Jesús—. (Juan 
12:26-30 NVI) 
 



25 
 

En el versículo 26, Jesús menciona el servicio; servir es seguir a 
Jesús. ¿Y qué vimos hacer a Jesús a lo largo de los evangelios? 
Servicio. Esto nuevamente es la antítesis de una vida vivida para 
uno mismo. El servicio llega naturalmente a aquellos que han 
abrazado la muerte de sus viejas vidas y el reconocimiento de la 
nueva vida que viven en Cristo. Vemos como él ve, vivimos como él 
vive y servimos como él sirve. 

Dios es glorificado por Jesús, quien en su humanidad eligió vivir 
una vida desinteresada la cual reveló al Padre, no haciendo 
demostraciones dominantes de poder o en la brillantez de ideas 
filosóficas, sino en un servicio humilde y con la invitación a hacer 
comunión con él. Así es como debemos ver a Jesús. 

31 El juicio de este mundo ha llegado ya y el príncipe de este mundo 
va a ser expulsado. 32 Pero yo, cuando sea levantado de la tierra, 
atraeré a todos a mí mismo. 33 Con esto daba Jesús a entender de 
qué manera iba a morir. (Juan 12:31-33 NVI) 

 
Jesús termina hablando de lo que sucederá en su muerte, que 
cuando sea levantado de la tierra, atraerá a todos hacia sí. 1 
Corintios 15:22 dice: 22 Así como en Adán todos mueren, también 
en Cristo todos volverán a vivir. Esta es una de las escrituras 
fundamentales para los creyentes. 

Juan hace que Jesús cite esto anteriormente en su conversación 
con Nicodemo: 

“Como Moisés levantó la serpiente en el desierto, así también el Hijo 
del Hombre debe ser levantado”. 



26 
 

Esto se refiere a la historia que se encuentra en Números 21, donde 
a los israelitas se les ordenó mirar la serpiente en el asta (que 
representa la muerte), precisamente aquello que los mataría, para 
poder vivir. Jesús, en su muerte, es la verdadera cura que debemos 
reconocer y ver para encontrar verdaderamente la vida. 

Veamos a Cristo tal como es y veamos a nosotros mismos 
pasando de la muerte a su maravillosa vida. Vivamos por la vida 
altruista del Espíritu mientras buscamos abrir los ojos del mundo 
para ver a Jesús como él realmente es, no a través de nuestras 
demostraciones de poder o nuestra brillantez, sino con el espíritu 
de servicio. 

Referencias:  
T. Wright: “John for Everyone, Part 2” (London: Society for 
Promoting Christian Knowledge, 2004)  
Robert Capon: “Kingdom, Grace, Judgment: Paradox, Outrage, and 
Vindication in the Parables of Jesus” (Eerdmans 1985) 

Preguntas para discusión en grupos pequeños 

• ¿De qué manera solías ver a Jesús? ¿Lo ves ahora de manera 
diferente? 

• ¿Por qué crees que tantas personas creen que tener éxito, 
dinero y fama les hará sentirse felices y completos? 

• En Juan 12:26, Jesús menciona el hecho de ser un siervo. ¿De 
qué manera crees que se nos pide que sirvamos? 

• ¿Cómo practicamos una vida desinteresada? ¿Cómo podría 
parecerte eso a ti personalmente? 

 Inicio 



27 
 

Sermón del 24 de marzo de 2024 – Domingo 
de la Pasión: Domingo de Ramos 

VIDEO https://youtu.be/jjUiXnzANos El Domingo de Ramos 

Salmo 31:9-16•Isaías 50:4-9a •Filipenses 2:5-11 •Marcos 14:1-15:47 

Hoy es el Domingo de Ramos, también conocido como Domingo de 
la Pasión o inicio de la Semana Santa. Es una celebración de la 
entrada triunfal de Jesús a Jerusalén, donde la multitud agitaba 
ramas de palma y gritaba: "¡Hosanna!". Nuestro tema es la pasión 
de nuestro Señor, y las lecturas de hoy resaltan los diferentes 
desafíos que Jesús enfrentó durante la Semana Santa después de 
una entusiasta bienvenida por parte de la multitud.  

El Salmo 31 habla de estar en problemas, presagiando los 
acontecimientos de la traición de Jesús. Isaías 50 también habla 
de los insultos y la violencia que vendrían durante la Semana 
Santa. Marcos 14:1-15:47 relata la conspiración de los principales 
sacerdotes y los escribas contra Jesús, así como la hermosa 
historia de la mujer que lo ungió con perfume costoso y sus 
lágrimas. El texto del sermón proviene de Filipenses 2:5-11 y 
amplía nuestra comprensión de lo que hace que el sacrificio de 
Jesús sea santo. 

El Santo Sacrificio del Amor  

Filipenses 2:5-11 

Aunque hoy es Domingo de Ramos, quiero comenzar contándoles 
una historia navideña. Quizás lo hayas escuchado antes. Se llama 

Inicio 

https://youtu.be/jjUiXnzANos


28 
 

"El regalo de los magos", escrito por Willaim Sydney Porter, cuyo 
seudónimo era O. Henry en 1905. La historia dice así: 

En Nochebuena, Della Young necesitaba comprar un regalo para su 
amado esposo Jim, pero solo tenía $1,87 (o alrededor de $62 en la 
economía actual). Tenía un hermoso y largo cabello castaño del 
que estaba muy orgullosa, pero como necesitaba el dinero para el 
regalo de Jim, fue a un peluquero cercano que le cortó su hermoso 
cabello y lo compró por $20 (o alrededor de $700 en nuestros 
días). Luciendo un nuevo corte de pelo estilo duendecillo, Della 
pasó la tarde buscando el regalo perfecto para Jim. Tenía un reloj 
heredado de su abuelo que atesoraba, pero ella notó que su correa 
de cuero estaba gastada y tenía que guardarlo en el bolsillo para no 
perderlo. Encontró una cadena de reloj de oro, una que parecía 
hecha para el reloj de Jim. Le costó 21 dólares y se fue a casa a 
preparar la comida con 87 centavos en el bolsillo. 

Cuando Jim llegó a casa, la miró fijamente, sorprendido de ver su 
cabello corto. Della rápidamente explicó que quería darle un regalo 
especial y que sacrificó su cabello para comprar la cadena del reloj. 
Jim sacó un paquete del interior de su abrigo y se lo dio a Della. En 
su interior había dos hermosas peinetas enjoyadas que a menudo 
había admirado en el escaparate pero que sabía que nunca podrían 
permitirse. "¿Cómo pudiste permitírtelos, Jim?" ella preguntó. 

“Vendí mi reloj, Della”, dijo Jim, y la historia termina con esto: “Cada 
uno vendió lo más valioso que tenía para comprar un regalo para el 
otro... De todos los que hacen regalos, estos dos fueron los más 
sabios”. 

Aunque esta es una historia que tiene lugar en Navidad, también es 
muy apropiada para Semana Santa porque es una historia de 



29 
 

sacrificio de amor. El teólogo y autor Frederick Buechner 
(pronunciado BEEK-ner) ha escrito: “Sacrificar algo es santificarlo 
entregándolo por amor”. 

Aunque el Domingo de Ramos a menudo se centra en la adulación 
de la multitud hacia Jesús y su cumplimiento de la profecía, 
cabalgando hacia Jerusalén en burrito, hoy leemos sobre la 
mentalidad de Jesús a medida que se acercaba la Semana Santa. 
No nos equivoquemos: Jesús no fue una víctima. Eligió 
sacrificarse, no para apaciguar a un Dios Padre enojado, sino para 
mostrarnos que su elección fue la expresión más verdadera del 
Amor Divino y una identificación radical con nuestra humanidad. 
Leamos Filipenses 2:5-11 

Examinaremos cuatro matices importantes sobre el texto que nos 
ayudan a comprender mejor la naturaleza santa del sacrificio de 
amor. 

Cristo en nosotros 

El pasaje comienza con “Haya, pues, en vosotros el mismo sentir 
que hubo en Cristo Jesús”. Esta traducción suena como si la 
mentalidad de Cristo fuera algo en lo que debemos trabajar. Lo 
interesante es que el verbo “era” no aparece en griego, por lo que 
también podríamos considerar la posibilidad de que el verbo sea 
“tú tienes”, reconociendo la mente de Cristo que ya está en 
nosotros: 

La actitud de ustedes debe ser como la de Cristo Jesús, (Filipenses 
2:5 NVI) 
 



30 
 

 

 
Esta mentalidad ya es parte del cuerpo de Cristo y nos da una 
pausa para pensar en cómo influye en nuestras relaciones, tanto en 
la iglesia como con el mundo. La actitud de vaciamiento de Jesús 
no es algo que debamos “desarrollar”, sino que es parte de vivir 
dentro de la conciencia de Cristo que ya está presente en nosotros. 

Sin aferrarse 

Tradicionalmente, los versículos 6 y 7 se han utilizado para animar 
a los creyentes a practicar la humildad. 

Quien, siendo por naturaleza Dios, no consideró el ser igual a Dios 
como algo a qué aferrarse. 7 Por el contrario, se rebajó 
voluntariamente, tomando la naturaleza de siervo y haciéndose 
semejante a los seres humanos. (Filipenses 2:6-7) 

 



31 
 

Pero, ¿qué pasa si estos versículos nos dicen más acerca de cómo 
Jesús estaba revelando el corazón del Padre por la humanidad que 
lo que deberíamos hacer o cómo deberíamos sentirnos? 

La palabra griega harpagmos se traduce en el v. 6 como “algo a lo 
que aferrarse”.  

Quien, siendo por naturaleza Dios, no consideró el ser igual a Dios 
como algo a qué aferrarse. (Filipenses 2:6) 
 
La autora Sally A. Brown del Seminario de Princeton señala el sutil 
matiz del cambio: 

Filipenses 2, lejos de ser un retrato conmovedor de un Jesús 
modesto, habla de la encarnación radical de Jesús del poder divino 
redentor y restaurador como el poder del servicio al otro. La 
traducción alternativa también tiene la ventaja de ayudarnos a 
resolver la problemática tensión entre la afirmación del versículo 6 de 
que Jesús tiene de alguna manera 'en forma de Dios' y, sin embargo, 
de alguna manera al mismo tiempo se niega a actuar 'como Dios'. 
Jesús no se aferró a sus derechos divinos y, como vimos en la 
historia inicial, ni Della ni Jim se aferraron a las cosas materiales 
que atesoraban. Fue el amor lo que impulsó el sacrificio del tesoro 
menor. 

El sacrificio como expresión de amor. 

A pesar de asumir nuestra humanidad, Jesús siguió siendo Dios y, 
al hacerlo, su vida y su muerte no reflejaron un rechazo de su 
naturaleza divina. En cambio, la humildad, la obediencia y la 
voluntad de sacrificio de Jesús nos muestran la mejor y más 
verdadera expresión de Dios y del amor de Dios. El versículo 8 



32 
 

habla de Jesús y su entrega al odio de la humanidad, absorbiendo 
nuestro egoísmo y el dolor de nuestra separación de Dios. Esto se 
repite en otras lecturas de las Escrituras del Leccionario Común 
Revisado de hoy: 

Son muchos a los que oigo murmurar: «Hay terror por todas partes». 
Se han confabulado contra mí y traman quitarme la vida. (Salmo 
31:13 NVI) 

Ofrecí mi espalda a los que me golpeaban, mis mejillas a los que me 
arrancaban la barba; ante las burlas y los escupitajos no escondí mi 
rostro. (Isaías 50:6, NVI) 

 
En este Domingo de Ramos, recordamos que la misma multitud 
que alegremente aclamaba “¡Hosanna!” También estaban los que 
gritaban: “¡Crucifícale!”. Unos días más tarde. Hemos 
experimentado esas mismas emociones que hicieron que la 
multitud se volviera contra Jesús y lo malinterpretara. Somos 
bastante capaces de tener la misma mentalidad voluble porque 
sabemos cómo se siente el dolor, la pérdida, la decepción, la 
injusticia y la ira.  

Al estudiar la traición de Jesús, podemos ver cómo “Cristo en 
[nosotros], la esperanza de gloria” (Colosenses 1:27 ) puede 
ayudarnos a vivir con las incertidumbres y el sufrimiento que son 
parte de la vida humana. Sabemos algo que la multitud del 
Domingo de Ramos no sabía: cuando sufrimos, Dios no está lejos 
de nosotros. El sacrificio y el sufrimiento de Jesús muestran que 
Dios está dispuesto a sufrir con nosotros. Nunca estamos solos. 

Un nuevo nombre 



33 
 

Los versículos 9-11 contienen la respuesta de Dios al santo 
sacrificio por amor de Jesús. 

Por eso Dios lo exaltó hasta lo sumo y le otorgó el nombre que está 
sobre todo nombre, 10 para que ante el nombre de Jesús se doble 
toda rodilla en el cielo y en la tierra y debajo de la tierra, 11 y toda 
lengua confiese que Jesucristo es el Señor, para gloria de Dios 
Padre. (Filipenses 2:9-11) 

 
El versículo 9 habla de que a Jesús se le “cambió el nombre”, se le 
dio “el nombre que es sobre todo nombre”, para que toda la tierra y 
sus habitantes entendieran cómo la perseverancia de Jesús a 
través del sufrimiento expresaba el amor de Dios. Al leer el Antiguo 
Testamento vemos ejemplos de un nuevo nombre que se le da a un 
hombre al entrar en un nuevo estado de vida. Por ejemplo, Abram 
se convirtió en Abraham cuando entró en el pacto con Dios 
(Génesis 17:5), y Jacob se convirtió en Israel después de una 
noche de luchar contra un ser espiritual (¿quizás Dios?) y negarse a 
dejarlo ir a menos que fuera bendecido (Génesis 32: 28). Una 
posibilidad para el nuevo nombre de Jesús era "Señor", porque 
significaba que él era "el Maestro y Dueño de toda vida". 

La Semana Santa comienza con la celebración de “¡Hosanna!” y 
rápidamente se vuelve hacia la oscuridad de la traición. 
Entendemos que la falta de voluntad de Jesús para aferrarse a su 
divinidad y, en cambio, tendernos la mano a través de la 
encarnación, transmite la profundidad del amor que el Padre, el 
Hijo y el Espíritu Santo tienen por toda la creación, incluidos los 
seres humanos. A través de Filipenses 2:5-11, vemos que Cristo no 
es sólo un siervo sufriente o un vencedor: es ambos. La Semana 



34 
 

Santa es nuestra oportunidad de ver la expresión plena del amor de 
Dios a través de Jesús. 

Al considerar la historia inicial de O. Henry sobre Della y Jim, 
entendemos que los regalos que compraron no fueron en realidad 
el regalo más verdadero que se dieron el uno al otro. El verdadero 
regalo fue comprender cuánto se amaban, demostrado por su 
voluntad de sacrificar su posesión más preciada. De manera 
similar, Dios a través de Jesús comunica la conexión y la 
profundidad del amor por la creación a través de la mente de 
Cristo. 

Llamado a la acción: Al comenzar la Semana Santa, considera con 
qué frecuencia podrías “aferrarte” a lo que crees que mereces. Sé 
consciente del impulso de tu ego por competir, ser reconocido o 
elogiado. En lugar de eso, piensa en cómo podrías comunicar amor 
a los demás mediante un humilde sacrificio de tiempo o recursos, 
viviendo la mente de Cristo que está en ti. 

Como referencia:  
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/sunday-
of-the-passion-palm-sunday-2/commentary-on-philippians-25-11-10  
https:// www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/sunday-
of-the-passion-palm-sunday/commentary-on-philippians-25-11-8  
https://americanenglish.state.gov/files/ae /resource_files/1-
el_regalo_de_el_magi_0.pdf 

 

Preguntas de discusión en grupos pequeños 

• ¿Cómo la idea de que la mente de Cristo está obrando en 
nosotros ahora, no como algo que debemos desarrollar por 

https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/sunday-of-the-passion-palm-sunday-2/commentary-on-philippians-25-11-10
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/sunday-of-the-passion-palm-sunday-2/commentary-on-philippians-25-11-10
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/sunday-of-the-passion-palm-sunday/commentary-on-philippians-25-11-8
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/sunday-of-the-passion-palm-sunday/commentary-on-philippians-25-11-8
https://americanenglish.state.gov/files/ae/resource_files/1-the_gift_of_the_magi_0.pdf
https://americanenglish.state.gov/files/ae/resource_files/1-the_gift_of_the_magi_0.pdf


35 
 

nuestra cuenta, cambia tu visión del pasaje de Filipenses 2:5-
11? ¿Cómo crees que podríamos aumentar nuestra conciencia 
de Cristo en nosotros? 

• Si Jesús no estaba “aferrándose” a la divinidad, aferrándose 
con ambas manos a sus derechos como Dios, ¿qué nos dice 
eso acerca de Dios Padre? En otras palabras, ¿qué cualidades 
valora nuestro Dios que son mostradas en el comportamiento 
de Jesús durante la Semana Santa? 

• ¿Por qué crees que el sacrificio de Jesús refleja la expresión 
más verdadera del amor de Dios? 

• ¿Por qué crees que Dios le dio a Jesús un nuevo nombre? 
¿Para beneficio de quién? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Inicio 



36 
 

Sermón del 28 de marzo de 2024 – Jueves 
Santo 

VIDEO https://youtu.be/8JEcYB06E50 Jueves Santo 

Salmo 116:1-2, 12-19 • Éxodo 12:1-4 , (5-10), 11-14 • 1 Corintios 
11:23-26 • Juan 13:1-17 , 31b-35 

El Jueves Santo tradicionalmente conmemora cuatro eventos: la 
Última Cena, el lavado de los pies de los discípulos por parte de 
Jesús, la oración de Jesús en Getsemaní y la traición y arresto de 
Jesús. [Nota del traductor: en inglés se le llama: “Maundy 
Thursday” al “Jueves Santo”]. "Maundy" proviene de la palabra 
latina que se encuentra en Juan 13:34 , mandatum , que significa 
"mandamiento", por lo que nuestro tema para el Jueves Santo es el 
Nuevo Mandamiento , definido como amarnos unos a otros como 
Jesús nos amó. El Salmo 116 nos recuerda que el oído de Dios 
está atento para escucharnos con amor cada vez que oramos. 
Éxodo 12 describe los detalles de la primera Pascua y revela cómo 
Dios escuchó y respondió la oración de Israel por la liberación de 
Egipto. 1 Corintios 11 destila la esencia de la Última Cena, 
ofreciendo una explicación sobre por qué la Comunión es un 
sacramento que recuerda la muerte de Jesús hasta su regreso. El 
texto del sermón proviene de Juan 13:1-17, 31b-35, y su enfoque 
en el lavamiento de los pies nos ayuda a comprender por qué a 
menudo nos resistimos al Amor divino. 

Por qué no nos gusta lavarnos los pies Juan 13:1-17, 31b-35  

¿Cuántos de ustedes han participado en un servicio de lavado de 
pies? Algunas denominaciones celebran una ceremonia de lavado 

Inicio 

https://youtu.be/8JEcYB06E50


37 
 

de pies una vez al año, normalmente el “Jueves Santo”. Por otro 
lado, si preguntara con qué frecuencia alguien aquí participa en la 
Cena (o Comunión) del Señor, estoy seguro de que recibiría una 
respuesta muy diferente. Para muchas congregaciones, los 
servicios de Comunión semanales o mensuales son la práctica 
típica. 

El texto de nuestro sermón de hoy nos lleva de regreso al aposento 
alto y al escenario de la Última Cena. Pero si leemos 
atentamente Juan 13:1-17, 31b-35 , notaremos que el Evangelio de 
Juan no establece específicamente que Jesús repartió pan y vino e 
instruyó a sus seguidores a hacer lo mismo. Sin embargo, sí afirma 
específicamente que Jesús instruyó a sus discípulos a seguir su 
ejemplo de lavar los pies. Veamos: 

 

Algunos han llamado al lavatorio de los pies “el sacramento 
olvidado”. Para aquellas iglesias que consciente o 
inconscientemente valoran la respetabilidad social, el lavado de 
pies es problemático. Hay preocupaciones logísticas. Significa 
tirarnos al suelo si podemos, o si no podemos, requiere que una 
persona, generalmente joven, se suba a una mesa para que quede 
a una altura accesible para lavarse. Si recordamos nuestra propia 



38 
 

experiencia con el lavado de pies o simplemente consideramos la 
logística de coordinar tal esfuerzo, bueno, parece un desastre. Sólo 
pensar en pies malolientes y uñas largas o amarillentas parece 
menos sagrado que nuestro ordenado ritual de la Comunión.  

Quiero decir, ¿qué se puede decir cuando se lava los pies que no 
sea una broma autocrítica destinada a disipar parte de la 
vergüenza? Al menos aquellos de nosotros que hemos participado 
en el lavado de pies sabíamos que era parte de la agenda 
programada. Los discípulos de Jesús no tenían idea de hacia 
dónde se dirigía en la Última Cena. No tuvieron oportunidad de 
cortarse las uñas ni de ponerse crema en los pies. Fueron 
sorprendidos y tomados desprevenidos. 

Probablemente estés pensando en la respuesta de Pedro en v. 6-8 
en este momento: 

6 Cuando llegó a Simón Pedro, este dijo: — ¿Y tú, Señor, me vas a 
lavar los pies a mí? 7 —Ahora no entiendes lo que estoy haciendo —
respondió Jesús—, pero lo entenderás más tarde. 8 — ¡No! —protestó 
Pedro—. ¡Jamás me lavarás los pies! 

Jesús contestó: —Si no te los lavo, no tendrás parte conmigo. (Juan 
13:6-8,) 

Palabras bastante fuertes de Jesús, ¿no? Al instituir este incómodo 
ritual, Jesús estaba derribando la resistencia humana al amor y 
derribando con ella algunas normas culturales. Pensemos en por 
qué no nos gusta lavar los pies y qué revela eso sobre nuestra 
naturaleza humana. 

El lavado de pies expone nuestra vulnerabilidad 



39 
 

En primer lugar, se trata de los pies: una parte del cuerpo que a 
menudo huele mal a pesar de nuestros mejores esfuerzos y que no 
siempre es bonita, pero, con suerte, funcional. Luego, implica tocar 
los pies de otra persona, probablemente alguien a quien no 
conocemos muy bien. Hay intimidad con el lavado de pies, una 
exposición de nuestras partes corporales defectuosas o no tan 
bonitas. Es difícil enfadarse con alguien mientras le estás lavando 
los pies. Como mínimo, recordarás lo frágil que es la vida y cómo la 
mayoría de las veces, todos hacen lo mejor que pueden, incluso si 
eso no parece ser muy bueno. 

La científica social Brené Brown descubrió en su innovadora 
investigación sobre la vulnerabilidad que lo que desbarata nuestra 
capacidad de conectar con los demás es la vergüenza o el miedo a 
la desconexión. Y bajo esa vergüenza estaba el miedo a ser 
vulnerable y a ser vistos tal como somos, con defectos y todo. En 
los años de investigación sobre la vergüenza, Brown quería 
precisar la diferencia entre las personas que tenían un fuerte 
sentido de amor y pertenencia y las que no. Y lo que descubrió fue 
que aquellos que tenían un sentido de amor y conexión se 
aferraban firmemente a la creencia de que eran dignos de amor y 
pertenencia. Esta creencia de que eran dignos estaba respaldada 
por su valor de reconocerse imperfectos y también ser amables 
consigo mismos cuando cometían errores. Dejaron ir quienes 
pensaban que se suponía que eran y aceptaron quienes eran, pies 
apestosos, uñas amarillas y todo. ¿Qué mejor práctica en el 
contexto de un pueblo antiguo podría haber ideado Jesús para 
romper con nuestra vergüenza? 

El lavado de pies nos muestra que no estamos a cargo y que no 
necesitamos estarlo. 



40 
 

Nota la respuesta de Pedro cuando Jesús le dijo que si no se 
lavaba los pies, no podría compartir la profundidad de su relación 
con él: 

9 Simón Pedro dijo: —Entonces, Señor, ¡no solo los pies, sino también 
las manos y la cabeza! (Juan 13:9, NVI) 

 
Cuando nos sentimos amenazados por la vulnerabilidad, a veces 
intentamos hacernos cargo de la situación. Pedro comienza a 
decirle a Jesús cómo se debe hacer el lavado; Jesús le dice 
amablemente que no le corresponde a él determinar el ritual. El 
propósito del lavamiento de los pies no era dejar a los discípulos 
físicamente limpios e inmaculados. Era transmitir amor a través del 
servicio. Renunciar al control nos ayuda a confiar en que estamos 
en los brazos del Amor Divino todos y cada uno de los días de 
nuestras vidas. A veces seremos los sirvientes y otras veces 
seremos los servidos. Y la parte más difícil de esto es que no 
siempre podemos determinar nuestros roles o los de los demás. La 
vida nos mostrará oportunidades para servir y ser servidos, 
independientemente de nuestras preferencias. 

El lavado de pies rompe los constructos sociales. 

Cuando Pedro cuestionó a Jesús en el v. 6, podría haber estado 
insinuando que, dado el estatus de Jesús como maestro, Pedro 
debería estar lavando los pies de Jesús. La construcción social del 
estatus se rompe cuando Jesús asume el papel de un sirviente, 
más específicamente, una sirvienta o esclava a quien normalmente 
se le habría pedido que lavara los pies de los invitados. La acción 
de Jesús le pareció absurda a Pedro y probablemente también al 
resto de los discípulos. Puedes escuchar el proceso de 



41 
 

pensamiento de Pedro: “¿No sabes que tenemos gente para eso? 
No tienes que hacer una tarea tan humilde”. 

También es fácil olvidar que Jesús lavó los pies de Judas, aunque 
sabía lo que éste había planeado hacer. Además de derribar las 
construcciones sociales que involucran clase y género, Jesús 
también incluyó el regalo del cuidado amoroso para aquellos que 
quizás no lo merezcan. 

En nuestro mundo, donde los pobres y oprimidos se ven obligados 
a servir a quienes tienen riqueza, poder y estatus, Jesús hizo 
explícito su mensaje contracultural en los v. 12-16: 

12 Cuando terminó de lavarles los pies, se puso el manto y volvió a 
su lugar. Entonces les dijo: 

— ¿Entienden lo que he hecho con ustedes? 13 Ustedes me llaman 
Maestro y Señor y dicen bien, porque lo soy. 14 Pues, si yo, el Señor y 
el Maestro, les he lavado los pies, también ustedes deben lavarse los 
pies los unos a los otros. 15 Les he puesto el ejemplo, para que 
hagan lo mismo que yo he hecho con ustedes. 16 Les aseguro que 
ningún siervo es más que su amo y ningún mensajero es más que el 
que lo envió. (Juan 13:12-16 NVI) 
 
En la economía de Dios, no existe una jerarquía en la que los de 
abajo sirvan a los de arriba. Para aquellos que siguen el ejemplo de 
Jesús y sirven con amor, no por obligación, Jesús dice que hay una 
bendición inherente al esfuerzo (v. 17).  

La profesora asociada de Nuevo Testamento y Ministerio Cristiano 
en la Universidad de Campbell, Jennifer García Bashaw, escribe que 
“tal giro de poder—uno que sirve con humildad y realiza el trabajo 



42 
 

de esclavos en lugar de reclamar y codiciar la autoridad 
masculina—es el antídoto contra el patrón de maldad del mundo”. 

El amor expresado a través del servicio muestra el corazón de Dios. 
El Comentario de Barclay comparte una leyenda sobre San 
Francisco de Asís que ilustra esto: 

En sus primeros días era muy rico; nada más que lo mejor era 
suficiente para él; era un aristócrata de los aristócratas. Pero estaba 
incómodo y no había paz en su alma. Un día iba cabalgando solo 
fuera de la ciudad cuando vio un leproso, una masa de llagas, un 
espectáculo horrible. En circunstancias normales, el fastidioso 
Francisco habría retrocedido horrorizado ante este espantoso 
naufragio de la humanidad. Pero algo se movió dentro de él; 
desmontó del caballo y abrazó al leproso; y al abrazarlo, el leproso se 
transformó en la figura de Jesús. Cuanto más cerca estamos de la 
humanidad que sufre, más cerca estamos de Dios. 

Al concluir nuestro pasaje, Jesús invoca un “mandamiento nuevo”, 
uno que ha sido ejemplificado físicamente durante el ritual del 
lavado de pies que realizó: 

34 »Este mandamiento nuevo les doy: que se amen los unos a los 
otros. Así como yo los he amado, también ustedes deben amarse los 
unos a los otros. 35 De este modo todos sabrán que son mis 
discípulos, si se aman los unos a los otros. (Juan 13:34-35, NVI) 
 
Ser amado tal como eres es difícil de aceptar. Queremos resistir la 
gracia y ser mejores, hacerlo mejor. Pero Jesús se quita el manto, 
se arrodilla a tus pies y a los míos, lava nuestros pies ásperos y 
callosos y luego dice: “Sois tan completamente amados, queridos. 
Ahora ámense unos a otros de esta misma manera”. Este es el 



43 
 

desafío del lavamiento de los pies: ¿podemos aceptar la 
profundidad del amor y la gracia que se nos ofrece y luego (la 
segunda parte es fundamental) regalar ese mismo amor y gracia a 
los demás? 

Llamado a la acción: considera realizar una pequeña ceremonia de 
lavado de pies con tu familia o algunos amigos. Si eso parece 
demasiado difícil desde el punto de vista logístico, prueba con un 
ritual de lavado de manos, finalizando con una loción o un aceite 
perfumado. No es necesario que haga ningún comentario verbal en 
particular. Finaliza tu ritual con una breve oración. 

Referencias:  
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-
lectionary/maundy-thursday/commentary-on-john-131-17-31b-35   
https://www.workingpreacher.org/commentaries/ leccionario-común-
revisado/maundy-thursday/commentary-on-john-131-17-31b-35-14  
https://www.studylight.org/commentaries/eng/dsb/john-13.html  
https:// www.ted.com/talks/brene_brown_the_power_of_vulnerability/transcript 

Preguntas de discusión en grupos pequeños 

• ¿Cuál ha sido tu experiencia personal con el lavado de pies? Si 
nunca has participado en una ceremonia de lavado de pies, ¿te 
gustaría intentarlo? ¿Por qué sí o por qué no? 

• ¿Ves valor en tener rituales corporales, como el lavado de pies 
o la Comunión? En otras palabras, ¿hay razones por las que los 
seres humanos necesitan involucrar sus cuerpos, no sólo sus 
mentes, en un acto de adoración? 

• A los seres humanos muchas veces no les gusta ser 
vulnerables. ¿Cómo nos ayuda un acto físico como lavar los 
pies a aceptar la gracia y el amor que Dios tiene por nosotros, 
a pesar de nuestras imperfecciones? 

https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/maundy-thursday/commentary-on-john-131-17-31b-35
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/maundy-thursday/commentary-on-john-131-17-31b-35
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/maundy-thursday/commentary-on-john-131-17-31b-35-14
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/maundy-thursday/commentary-on-john-131-17-31b-35-14
https://www.studylight.org/commentaries/eng/dsb/john-13.html
https://www.ted.com/talks/brene_brown_the_power_of_vulnerability/transcript


44 
 

• Al asumir el papel de una sirvienta y lavar los pies de los 
discípulos, ¿qué estaba diciendo Jesús sobre los roles 
culturales que oprimen y marginan a las personas? ¿Cómo 
exige el “nuevo mandamiento” que actuemos de manera que 
ayuden a desmantelar las injusticias sistémicas en nuestro 
mundo actual? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Inicio 



45 
 

Sermón del 29 de marzo de 2024 – Viernes 
Santo 

VIDEO https://youtu.be/vTvsDZ8-Cuk Viernes Santo 

Salmo 22:1-31•Isaías 52:13-53:12•Hebreos 10:16-25 
•Juan 18:1-19:42 

 
El Viernes Santo conmemora la crucifixión y muerte de Jesús. Este 
día es sombrío, tradicionalmente se celebra con una actitud de 
contemplación y solemnidad, y podemos detenernos a considerar 
las muchas preguntas que plantea la crucifixión de Jesús. Las 
lecturas del Leccionario Común Revisado se centran en la vida y la 
muerte, el perdón y la culpa, así como en la conciencia y el 
asombro por la complejidad del ser ambos: humano y divino como 
se refleja en la pasión de Jesús. El tema de hoy sigue la trayectoria 
de los acontecimientos por los que pasó Jesús: traición, negación, 
juicio, muerte. El Salmo 22 es un lamento, seguido de alabanza a 
Dios por su liberación, y a menudo se conecta proféticamente con 
la crucifixión de Jesús. Isaías 52 habla de un siervo sufriente, 
presagiando nuevamente la traición y el maltrato de Jesús. 
Hebreos 10 habla del nuevo pacto, escrito en nuestros corazones y 
mentes, y nombra a Jesús como nuestro gran sacerdote. El texto 
del sermón de Juan 18:1-19:42 cubre la pasión de Jesús y 
reflexionaremos sobre lo que la cruz revela sobre Jesús y nosotros. 

Lo que revela la cruz Juan 18:1-19:42 

Estamos reunidos hoy para contemplar la traición a Jesús, la 
negación de sus discípulos, la burla de su juicio y, en última 
instancia, su muerte en la cruz. Pero Jesús no fue la primera 

Inicio 

https://youtu.be/vTvsDZ8-Cuk


46 
 

persona crucificada. La historia nos dice que la práctica bárbara 
probablemente comenzó con los asirios, babilonios y persas en el 
siglo VI a.C. A Alejandro Magno se le atribuye haber llevado la 
crucifixión a los países del Mediterráneo oriental en el siglo IV a.C. 
Pero fueron los romanos quienes perfeccionaron este método de 
ejecución después de descubrirlo durante las Guerras Púnicas del 
siglo III. 

El historiador antiguo Josefo escribe sobre crucifixiones masivas 
en Tierra Santa durante el siglo I d.C., y otros informes históricos 
hablan de que los caminos hacia Jerusalén estaban llenos de 
cruces y cuerpos. Podemos imaginar lo que sentía la gente de la 
época de Jesús, viviendo en un mundo donde la crucifixión era algo 
común: intimidados, desesperados, impotentes. Las cruces 
reforzaron la opresión romana con sus amenazas tácitas: “Si te 
pasas de la raya, esto podría pasarte a ti”. 

Por eso los discípulos de Jesús y otros seguidores esperaban que 
Jesús los ayudara a derrocar a sus opresores romanos. No tenían 
idea de que él moriría en una de esas cruces. Sus seguidores 
perdieron a su Maestro y Amigo, así como también su esperanza 
para el futuro. Estaban de luto por la forma en que pensaban que 
iban a resultar las cosas. No podían darse el lujo de mirar en 
retrospectiva como nosotros, y es útil recordarlo al analizar los 
acontecimientos del Viernes Santo. 

Leamos el texto de nuestro sermón de Juan 18, comenzando en el 
versículo 1 y concluyendo en el capítulo 19, versículo 42. Mientras 
escucha la lectura, observa nuestros temas de: traición, negación, 
juicio y muerte. 



47 
 

[*Nota: puedes optar por leer el texto del sermón Juan 18:1-19:42 
en su totalidad por ti mismo o permitir que los miembros de la 
congregación se turnen para leer algunos versículos. También 
podrías dividir y etiquetar la lectura en sus respectivas secciones, 
es decir, traición, negación, etc.] 

 

Al reflexionar sobre la historia de la traición de Jesús, la negación 
de los discípulos, el juicio y la muerte de Jesús, podemos obtener 
ideas sobre lo que la cruz revela sobre Jesús y lo que revela sobre 
nosotros. 

Lo que la cruz revela sobre Jesús 

La cruz muestra que Jesús estaba a cargo de su vida y de su 
muerte. En Juan 10:18, Jesús dijo: 

8 Nadie me arrebata la vida, sino que yo la entrego por mi propia 
voluntad. Tengo autoridad para entregarla y tengo también autoridad 
para volver a recibirla. Este es el mandamiento que recibí de mi 
Padre». (Juan 10:18 NVI) 
 



48 
 

Podemos considerar los eventos en el texto de nuestro sermón y 
cómo Jesús mantuvo la ventaja en todas las interacciones: 

• En el huerto, Jesús no intentó huir sino que salió al encuentro 
de los soldados armados que estaban allí para arrestarlo y se 
identificó (Juan 18:4). 

• Cuando Jesús preguntó por qué lo interrogaban cuando toda 
su enseñanza había sido pública, un guardia lo golpeó. En 
respuesta, Jesús se negó a dejarse intimidar y afirmó que 
había hablado con sinceridad (Juan 18:19, 24). 

• Durante su juicio, Jesús se negó a responder a Pilato 
directamente y, en cambio, tomó el control haciéndole 
preguntas (Juan 18:24). Cuando Pilato trató de reclamar su 
preeminencia y poder sobre Jesús, Jesús le dijo: “No tendrías 
poder sobre mí, si no te fuera dado de arriba” (Juan 19:11). 

• En el evangelio de Juan, Jesús cargó solo su cruz (Juan 
19:17). 

• Jesús muestra estar a cargo del momento de su muerte, 
diciendo: “Consumado es” (Juan 19:30). 

Aunque Jesús se entregó, la cruz no fue una elección pasiva ni una 
señal de derrota. Como escribe la autora Debie Thomas: “La 
intención de la cruz es sacudir las cosas. Sacudir el sistema hasta 
su núcleo. Sobre confrontar el pecado con el poder de la gracia, el 
amor y la entrega”. 

Lo que la cruz revela sobre nosotros 

Jesús revela nuestro “veneno” humano a través de la cruz al 
mostrar el potencial para el mal en cualquier sistema construido 
humanamente. Nos vemos obligados a ver el dolor que causamos 
a los demás a través de nuestra incapacidad de amar, nuestra 



49 
 

preocupación por la violencia y la cosificación sexual, nuestra 
incomodidad por la diferencia y nuestra propensión a odiar a 
cualquiera que no sea como nosotros, y nuestra prisa por juzgar y 
condenar a quienes sufren. Jesús nos pide que carguemos con lo 
que él cargó en la cruz, como el odio y el desprecio. Considera lo 
que la cruz dice sobre nosotros: 

• La cruz declara la solidaridad de Jesús con nosotros para 
siempre, pero especialmente con aquellos que sufren opresión, 
violencia, encarcelamiento injusto, abandono o asesinato. 

• La cruz revela cómo nuestro Dios, a través de Jesús, tomó uno 
de los métodos más violentos de ejecución y muerte y lo 
cambió para nosotros a un gran costo para que significara 
resurrección. 

• La cruz significa que vemos a Cristo crucificado en cualquier 
sufrimiento que exista y respondemos tratando de ayudar a los 
demás. 

• La cruz requiere que aceptemos que nosotros también 
moriremos, y por eso debemos vivir de una manera que hable 
de resurrección y esperanza. 

• Por su misterio, la cruz nos obliga a amar a Dios y a los demás. 

Gennifer Benjamin Brooks, profesora de Predicación en el 
Seminario Teológico Evangélico Garrett, escribe: “Dios nos da 
poder para enfrentar cada circunstancia. Jesús, el Dios 
todopoderoso en carne humana, es nuestro modelo. Él confió en el 
poder de Dios para superar esta situación mortífera y nosotros 
también podemos hacerlo”. Al reflexionar sobre este Viernes Santo, 
podemos ver cómo Emmanuel, “Dios con nosotros”, está 
ejemplificado en la cruz, y ofrecemos nuestro más sincero 
agradecimiento a Jesús por su solidaridad con nosotros. 



50 
 

Llamado a la acción: revisa en un museo o iglesia católica local 
para ver si exhiben arte sobre el Vía Crucis (es decir, obras que 
conmemoran la pasión de Jesús) para visitas públicas. Si es así, 
considera aumentar tu observancia del Viernes Santo con un 
recordatorio visual. Si esto no está disponible, puede consultar las 
Estaciones de la Cruz en imágenes en línea (consulte los enlaces a 
continuación en inglés). También puedes considerar usar la Lectio 
Divina para leer atentamente parte del pasaje sobre la pasión de 
Jesús. Trata de imaginar como diferentes personajes de la escena 
y cómo podrían sentirse, dada su posición y entendimiento acerca 
de Jesús. 

Como referencia: 
Thomas, Debie. En el desorden y otras historias de Jesús. Cascade 
Books, 2022.  
https://www.livescience.com/65283-crucifixion-
history.html#:~:text=The%20practice%20became%20especialmente%20popular,the%20Roman%2DJ
ewish%20historian%20Josephus .  
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/good-
friday/commentary-on-john-181-1942-7  
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary /buen-
viernes/commentary-on-john-181-1942-13  
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/good-
friday/commentary-on-john-181-1942-2 

Estaciones de la Cruz en imágenes:  
https://aleteia.org/slideshow/pray-the-stations-of-the-cross-with-these-beautiful-images-and-prayers-
1374/2/  
https://www .atonementfriars.org/stations-cross/?gad=1&gclid=Cj0KCQjwvL-
oBhCxARIsAHkOiu0saDmzWVVogKX4dm7Tj6A3S_fsAkfh9D5uEUIfO67MC31syudQAq0aAtKCEALw_
wcB#first-station 

Preguntas de discusión en grupos pequeños 

• Imagina vivir en Tierra Santa en la época de Jesús. ¿Cómo te 
sentirías si vivieras bajo el dominio romano y presenciaras las 

https://www.livescience.com/65283-crucifixion-history.html#:~:text=The%20practice%20became%20especially%20popular,the%20Roman%2DJewish%20historian%20Josephus
https://www.livescience.com/65283-crucifixion-history.html#:~:text=The%20practice%20became%20especially%20popular,the%20Roman%2DJewish%20historian%20Josephus
https://www.livescience.com/65283-crucifixion-history.html#:~:text=The%20practice%20became%20especially%20popular,the%20Roman%2DJewish%20historian%20Josephus
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/good-friday/commentary-on-john-181-1942-7
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/good-friday/commentary-on-john-181-1942-7
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/good-friday/commentary-on-john-181-1942-13
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/good-friday/commentary-on-john-181-1942-13
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/good-friday/commentary-on-john-181-1942-2
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/good-friday/commentary-on-john-181-1942-2
https://aleteia.org/slideshow/pray-the-stations-of-the-cross-with-these-beautiful-images-and-prayers-1374/2/
https://aleteia.org/slideshow/pray-the-stations-of-the-cross-with-these-beautiful-images-and-prayers-1374/2/
https://www.atonementfriars.org/stations-cross/?gad=1&gclid=Cj0KCQjwvL-oBhCxARIsAHkOiu0saDmzWVVogKX4dm7Tj6A3S_fsAkfh9D5uEUIfO67MC31syudQAq0aAtKCEALw_wcB#first-station
https://www.atonementfriars.org/stations-cross/?gad=1&gclid=Cj0KCQjwvL-oBhCxARIsAHkOiu0saDmzWVVogKX4dm7Tj6A3S_fsAkfh9D5uEUIfO67MC31syudQAq0aAtKCEALw_wcB#first-station
https://www.atonementfriars.org/stations-cross/?gad=1&gclid=Cj0KCQjwvL-oBhCxARIsAHkOiu0saDmzWVVogKX4dm7Tj6A3S_fsAkfh9D5uEUIfO67MC31syudQAq0aAtKCEALw_wcB#first-station


51 
 

crueles ejecuciones de cualquiera que intentara frustrar el 
gobierno romano? 

• Los que siguieron a Jesús esperaban que él derrocara al 
gobierno romano y estableciera un gobierno justo. Cuando 
Jesús murió, no sólo perdieron a su Maestro y Amigo, sino 
también la esperanza de que su mundo fuera diferente. Según 
tu experiencia, ¿por qué es tan importante la esperanza para 
los seres humanos? 

• Pensando en la lista de formas en que Jesús demostró que 
estaba a cargo de su vida y su muerte en la historia de la 
Pasión, ¿cuál te habla más? ¿Por qué? 

• Al considerar lo que la cruz revela sobre nosotros, ¿qué 
aspecto te sorprende más? ¿Por qué? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Inicio 



52 
 

Sermón del 30 de marzo de 2024 – Sábado 
Santo 

VIDEO https://youtu.be/6DMbs8P0hts Sábado Santo 

Salmo 31:1-4, 15-16 • Job 14:1-14 • 1 Pedro 4:1-8 • Juan 19:38-42 

El Sábado Santo es significativo porque es un espacio liminal. 
Conmemora el momento en que Jesús fue sepultado en la tumba y, 
como tal, el Sábado Santo aún no es Pascua (o Domingo de 
Resurrección) ni es Viernes Santo.  

El tema de hoy es quién eres en Cristo, y nuestras lecturas revisan 
quiénes somos en Cristo y también quién es Dios mientras vivimos 
durante tiempos de transición. El Salmo 31 habla de Dios como 
nuestro refugio y roca fuerte. Job 14 relata las reflexiones de Job 
sobre la mortalidad humana, señalando que nuestra liberación de 
la muerte proviene de Dios.  

En 1 Pedro 4, Pablo recomienda prescriptivamente evitar los 
excesos en nuestros deseos humanos y, en cambio, practicar la 
autodisciplina y el amor por todos porque “el amor cubre multitud 
de pecados”. El texto de nuestro sermón repite parte de la historia 
del Viernes Santo. Juan 19:38-42 se centra en lo que hicieron los 
seguidores de Jesús inmediatamente después de su muerte el 
Viernes Santo. Estaban operando en un espacio liminal y nosotros 
también. Estamos aprendiendo quiénes somos en Cristo mientras 
navegamos por tiempos de transición en nuestras vidas. 

¿Cómo esperar en el espacio liminal? Juan 19:38-42 

Inicio 

https://youtu.be/6DMbs8P0hts


53 
 

[*nota: podrías mostrar una imagen de una entrada o vestíbulo para 
lograr un efecto visual]. 

En arquitectura, un espacio liminal podría ser un umbral, un 
vestíbulo o un pasillo. Es un espacio donde esperas o simplemente 
pasas para ir a otro espacio, uno con un propósito definido, como 
una cocina o un dormitorio. Un espacio liminal no es un destino; es 
un conducto que te lleva desde donde estabas a un lugar nuevo. 
Cuando los arquitectos diseñan vestíbulos u otros espacios de 
transición, incluyen señales sutiles que brindan una sensación de 
dirección o movimiento, pero en general, los espacios liminales 
tienden a ser ambiguos y a veces combinan elementos de diseño 
de los dos espacios que conectan. Un espacio liminal es un 
espacio intermedio. 

 



54 
 

El Sábado Santo es también un espacio de entretiempo. Jesús 
murió el Viernes Santo y la Pascua aún no había sucedido. 
Nosotros tenemos el beneficio de saber cómo termina la historia, 
pero los seguidores de Jesús no sabían qué iba a ocurrir. Estaban 
en un espacio liminal, un tiempo de transición. Leamos sobre ese 
momento en el texto de nuestro sermón que se encuentra en Juan 
19:38-42. 

Lee Juan 19:38-42 

Las vidas de los seguidores de Jesús iban a cambiar y no sabían 
cómo sería la vida en el futuro. ¿Alguien se ha sentido así alguna 
vez? Durante la pandemia, ¿alguna vez te preguntaste cuándo 
terminaría y en qué medida sería diferente la vida? Fue un 
momento de incertidumbre, algo que nunca antes habíamos 
enfrentado. En algunos aspectos, todavía lo es. Aquí hay algunos 
otros ejemplos de espacios liminales que podemos encontrar en 
nuestras vidas: 

• ¿Quizás perdiste un trabajo y te preguntaste dónde y cuándo 
llegaría el próximo trabajo? 

• ¿Tú o un ser querido recibió resultados de pruebas médicas 
que requirieron que se realizaran más pruebas para determinar 
qué estaba mal? 

• ¿Tú o un ser querido alguna vez recibió un diagnóstico médico 
difícil? 

• ¿Alguna vez has experimentado la muerte de un ser querido o 
de una mascota? 

Estos son ejemplos de transiciones de vida que pueden ser 
difíciles, pero incluso los cambios de vida felices pueden 
considerarse un espacio liminal: 



55 
 

• ¿Recuerdas los primeros meses de matrimonio? 
• ¿Recuerdas haber traído a tu primer hijo a casa? 
• ¿Recuerdas cuando tu primer hijo empezó a ir a la escuela? 
• ¿Recuerdas cuando tu primer hijo se casó o se mudó? 
• ¿Recuerdas haberte mudado a una nueva casa? 

Aunque estos ejemplos pueden considerarse positivos, aun así, te 
guiaron a través de un espacio de incertidumbre o transición en el 
que tu vida cambió de alguna manera significativa. Pensar en los 
espacios liminales por los que hemos pasado puede ayudarnos a 
sentir empatía con los seguidores de Jesús el Sábado Santo, y 
podemos aprender de su ejemplo sobre cómo navegar la 
liminalidad de la vida. El sacerdote y autor jesuita estadounidense 
James Martin escribe que vivimos principalmente el Sábado Santo: 

“En otras palabras, la mayoría de nuestros días no están llenos del 
dolor insoportable del Viernes Santo. Tampoco están invadidos por 
la increíble alegría de una Pascua. Ciertamente, algunos días son 
momentos de gran dolor y otros son de gran alegría, pero la 
mayoría son... intermedios. La mayoría son, de hecho, tiempos de 
espera, como esperaron los discípulos durante el Sábado Santo. 
Nosotros también estamos esperando." 

Como señala el autor, existen diferentes tipos de espera. Podemos 
estar esperando con desesperación o podemos esperar con 
esperanza. Estudiemos el texto de nuestro sermón para ver cómo 
puede ser esperar en un espacio liminal con esperanza. 

El miedo hacia los demás es transformado en acción 

Leemos en el v.38 que José de Arimatea era un discípulo secreto 
de Jesús porque tenía miedo de los líderes judíos. También leemos 



56 
 

en Juan 3:1-2 que Nicodemo, un líder judío, también vino a visitar a 
Jesús por la noche para que nadie se enterara. En ambos casos, el 
miedo a lo que otros les harían o pensarían de ellos impidió que 
José y Nicodemo fueran discípulos en el sentido más amplio 
mientras Jesús estaba vivo. 

Sin embargo, cuando Jesús murió, José se acercó a Pilato para 
pedirle el cuerpo de Jesús y le proporcionó una tumba nueva. 
Nicodemo trajo especias, y juntos envolvieron el cuerpo de Jesús y 
lo colocaron en el sepulcro. No sabían que Jesús resucitaría, por lo 
que podemos especular que podrían haber estado sintiendo algún 
arrepentimiento o pena. Incluso si tenían demasiado miedo de 
profesar su fe en Jesús mientras estaba vivo, después de 
presenciar su muerte, se volvieron audaces. El Comentario de 
Barclay dice esto sobre las acciones de José y Nicodemo: 

Puede ser que el silencio de Nicodemo o su ausencia del Sanedrín 
trajeran tristeza a Jesús; pero es cierto que conocía la manera en que 
dejaban a un lado el temor después de la Cruz, y es cierto que ya su 
corazón se alegraba, porque ya el poder de la Cruz había comenzado 
a operar, y ya atraía a todos los hombres hacia él. El poder de la Cruz 
ya entonces convertía al cobarde en héroe, y al vacilante en hombre 
que tomaba una decisión irrevocable por Cristo. 

Una oportunidad para la metanoia 

Jesús habló a menudo de metanoia, la palabra griega que significa 
cambiar de opinión. Si bien el término típicamente se ha definido 
como “arrepentimiento”, como si hubiésemos hecho algo malo de 
lo que debiéramos arrepentirnos, los estudiosos sugieren que 
debería ser mucho más amplio, animándonos a avanzar hacia una 
amplitud de espíritu que vea nuestra realidad con calidez y 



57 
 

empatía. El teólogo y sacerdote Ronald Rolheiser escribe esto 
sobre la metanoia: 

Metanoia nos invita a afrontar todas las situaciones, por injustas que 
sean, con comprensión y un corazón empático. 

El ejemplo de Jesús en la cruz mostró su apertura a la realidad, 
incluso cuando era una realidad que oraba fervientemente para que 
le fuera arrebatada. Como seres humanos, estamos programados 
para la seguridad y la autoprotección, pero, paradójicamente, 
también encontramos ejemplos de autosacrificio heroico. En el 
texto de nuestro sermón, José de Arimatea y Nicodemo abrazaron 
el espacio liminal en el que se encontraban y decidieron seguir el 
ejemplo de Jesús al elegir honrar a Jesús en su muerte, sin 
importar lo que otros pudieran hacer o pensar. Eligieron la 
metanoia en lugar de la paranoia. 

Podemos pensar en el Sábado Santo como un largo pasillo con una 
entrada. Con el Viernes Santo fresco en nuestra mente, podemos 
imaginar la tristeza y la incertidumbre que enfrentaron los 
seguidores de Jesús. Nosotros mismos nos hemos enfrentado a la 
incertidumbre durante tiempos de transición. Pero entendemos, 
como escribe Richard Rohr, que “el espacio liminal induce un tipo de 
crisis interna que nos ayuda a realizar una transición necesaria”. 
Afrontar nuestros espacios liminales, nuestros Sábados Santos, 
con la apertura y comprensión de Jesús, nos ayuda a avanzar por 
la vida con esperanza. 

Llamado a la acción: En este Sábado Santo, haz una pausa de unos 
minutos para reflexionar sobre cómo has manejado los espacios 
liminales o tiempos de transición en tu vida. Observa el resultado y 
cómo te sentiste cuando abordaste esos momentos intermedios 



58 
 

con apertura y confianza, siguiendo el ejemplo de Jesús. Nota 
también cómo te sentiste durante esos momentos en que el miedo 
te impidió confiar en que Dios siempre estaba contigo. Ofrece una 
oración de acción de gracias por la disposición de Jesús de estar 
contigo en los Sábados Santos de tu vida. 

Referencias:  
https://www.studylight.org/commentaries/eng/dsb/john-19.html  
https://www.americamagazine.org/content/all-things/we-live-holy-saturday?gad= 
1&gclid=CjwKCAjw6p-
oBhAYEiwAgg2PgoGvhz5uhK20YdMfEP9DLZPGiKTTqOSgk9SN4gzm4h73MnO0ZORq
JBoCphIQAvD_BwE  
https://rascoh.com/liminal-space-images/  
https://www.catholicregister.org/faith/columnists/item/ 
23273-de-la-paranoia-a-la-metanoia Rohr, Richard. Todo pertenece: el don de la oración 
contemplativa. Publicación Crossroad, 2003. 

 

Preguntas de discusión en grupos pequeños 

• ¿Qué tipos de espacios liminales has encontrado 
personalmente y cómo te sentiste mientras los navegabas? 

• Es fácil para nosotros pasar por alto el Sábado Santo porque 
sabemos que hay un Domingo de Resurrección. ¿Por qué es 
beneficioso considerar cómo se sintieron los seguidores de 
Jesús comparándolo con cómo nos sentimos nosotros 
durante tiempos de transición? En otras palabras, ¿por qué 
deberíamos hacer una pausa y reflexionar sobre el Sábado 
Santo? 

• En tus propias palabras, ¿cómo transformó la cruz a José de 
Arimatea y a Nicodemo? ¿Qué podemos aprender de ellos 
sobre nuestro propio proceso de transformación? 

https://www.studylight.org/commentaries/eng/dsb/john-19.html
https://www.americamagazine.org/content/all-things/we-live-holy-saturday?gad=1&gclid=CjwKCAjw6p-oBhAYEiwAgg2PgoGvhz5uhK20YdMfEP9DLZPGiKTTqOSgk9SN4gzm4h73MnO0ZORqJBoCphIQAvD_BwE
https://www.americamagazine.org/content/all-things/we-live-holy-saturday?gad=1&gclid=CjwKCAjw6p-oBhAYEiwAgg2PgoGvhz5uhK20YdMfEP9DLZPGiKTTqOSgk9SN4gzm4h73MnO0ZORqJBoCphIQAvD_BwE
https://www.americamagazine.org/content/all-things/we-live-holy-saturday?gad=1&gclid=CjwKCAjw6p-oBhAYEiwAgg2PgoGvhz5uhK20YdMfEP9DLZPGiKTTqOSgk9SN4gzm4h73MnO0ZORqJBoCphIQAvD_BwE
https://www.americamagazine.org/content/all-things/we-live-holy-saturday?gad=1&gclid=CjwKCAjw6p-oBhAYEiwAgg2PgoGvhz5uhK20YdMfEP9DLZPGiKTTqOSgk9SN4gzm4h73MnO0ZORqJBoCphIQAvD_BwE
https://rascoh.com/liminal-space-images/
https://www.catholicregister.org/faith/columnists/item/23273-from-paranoia-to-metanoia


59 
 

• Cuando consideramos la definición más amplia 
de metanoia como afrontar “todas las situaciones, por injustas 
que sean, con comprensión y un corazón empático”, ¿cómo 
nos ayuda esto a vivir nuestras vidas en el espíritu del Sábado 
Santo, emulando el ejemplo de Jesús en la cruz? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Inicio 



60 
 

Sermón del 31 de marzo de 2024 – Pascua 

VIDEO  https://youtu.be/iT2f7BbGjEI Domingo de Resurrección. 

Salmo 118:1-2, 14-24 • Isaías 25:6-9 • 1 Corintios 15:1-11 • Juan 
20:1-18 

"¡Ha resucitado! Sí, ha resucitado." Hoy es Pascua o Domingo de 
Resurrección, la culminación de la Semana Santa, el punto 
culminante de nuestro año litúrgico y la celebración de la 
resurrección de Jesús de entre los muertos. También es una 
celebración de nuestra propia resurrección, ya que hemos estado 
inextricablemente vinculados a Jesús a través de la Encarnación y 
hemos sido llevados a una profunda comunión con el Padre y el 
Espíritu Santo.  

El tema de hoy es la Resurrección, y nuestras lecturas nos ofrecen 
buenas noticias sobre lo que ésta significa. En el Salmo 118, 
leemos acerca de la “piedra angular principal” que una vez fue 
rechazada por la humanidad pero honrada por Dios, una metáfora 
de la posición de Jesús como el componente crítico en la salvación 
de la humanidad.  

Isaías 25 ofrece una visión del futuro donde las lágrimas y la 
desgracia ya no serán parte de la vida humana, sino que su Dios 
proporcionará una comida suntuosa para todas las personas. 
Pablo revisa las apariciones de Jesús después de la resurrección 
en 1 Corintios 1, predicando las buenas nuevas del Cristo 
resucitado.  

El texto de nuestro sermón proviene de Juan 20:1-18, donde 
regresaremos a la tumba del jardín con María Magdalena, 

Inicio 

https://youtu.be/iT2f7BbGjEI


61 
 

regresaremos al cementerio donde nadie quiere estar y 
descubriremos cómo nuestra percepción de la resurrección influye 
en la forma en que vivimos ahora. 

Nuestra percepción de la resurrección: ¿qué vemos?  
Juan 20:1-18  

 

Quizás hayas visto esta ilusión óptica antes: ¿es un conejo o un 
pato? [Puedes mostrar la ilusión óptica y esperar respuestas]. 

 

El dibujo fue desarrollado en 1899 por Joseph Jastrow, un 
psicólogo estadounidense, que lo utilizó para comprobar la rapidez 
con la que el cerebro de las personas podía cambiar entre dos 
percepciones. Supuestamente, si a las personas se les mostraba la 
imagen durante Pascua, normalmente verían primero al conejo, 
pero si se les mostraba la imagen en otras épocas del año, la 
primera percepción más común era el pato. El contexto jugaba un 
aspecto crítico para su percepción. 

Entendemos que nuestra percepción de la realidad se ve afectada 
por diversos sesgos, pero muchas veces no somos conscientes de 
ellos. Nuestros pensamientos sobre la Pascua y la Resurrección 
han sido filtrados por nuestros prejuicios. Al leer el texto del 



62 
 

sermón de hoy de Juan 20:1-18 , notaremos cómo la percepción 
juega un papel en la forma en que María Magdalena y los 
discípulos observaron, interpretaron y respondieron a lo que vieron 
en la tumba y el jardín vacíos. 

 

 

 

Lee Juan 20:1-18 

A veces olvidamos que la resurrección ocurrió en la oscuridad, 
temprano en la mañana. Nadie presenció el evento real, y el escritor 
y teólogo Frederick Buechner [pronunciado BEEK-ner] señala cómo 
“la oscuridad de la resurrección misma, esa mañana cuando era 
difícil estar seguro de lo que estabas viendo” afectó la percepción de 
María, Pedro y de Juan en la tumba. 



63 
 

Examinemos el texto del sermón de hoy para desarrollar algunas 
ideas sobre cómo podemos abrazar la resurrección más 
plenamente. Si lo permitimos, la forma en que percibimos la 
resurrección en todo su misterio impactará la forma en que vivimos 
ahora. La resurrección de Jesús nos pide que sintamos nuestras 
dudas y dolores al máximo, que seamos testigos de nuestros 
encuentros con lo Divino y que comprendamos lo que significa la 
recreación de la resurrección. 

Dudas y penas al máximo. 

En el v. 1, dice que María Magdalena vino al sepulcro “cuando aún 
estaba oscuro”. Generalmente hemos asumido que ella venía a 
terminar la unción del cuerpo de Jesús con especias, pero hemos 
pasado por alto que probablemente también estaba de luto por la 
muerte de su esperanza de un futuro diferente, libre de la opresión 
romana donde todas las personas fuesen valoradas, 
independientemente de su género, herencia étnica o clase. 

María estaba dispuesta a permanecer en un cementerio, que 
podríamos considerar un lugar difícil, un espacio sin esperanza ni 
promesa. Podemos contrastar la disposición de María a sentir su 
dolor con la respuesta de los discípulos de intentar volver a la 
“normalidad”, seguir adelante con la vida. Después de que Pedro y 
Juan miraron dentro de la tumba, esto es lo que hicieron: 

10 Los discípulos regresaron a su casa, (Juan 20:10, NRSV UE) 
Los discípulos y María habían tenido “una semana”. Estaban 
tratando de procesar el trauma que habían visto y la muerte de su 
amigo, así como su visión para el futuro. Pero María tomó una 
decisión diferente a la de Pedro y Juan. Ella eligió quedarse en ese 
lugar difícil y llorar. 



64 
 

La pérdida y la muerte son partes inevitables del ser humano, y 
hacer de la resurrección una frase breve o una respuesta fácil a 
veces se siente como si estuviéramos minimizando el dolor que 
nosotros o los demás sufrimos. Pero hay un problema a la hora de 
seguir adelante con la vida cuando no te has permitido el espacio 
para sentir un profundo dolor por las pérdidas, las decepciones y el 
sufrimiento que son parte del ser humano. El problema es que la 
resurrección no puede traer curación hasta que la muerte y las 
dudas más oscuras sean sentidas, sostenidas y atendidas con 
ternura. Como vemos en el v. 11, el encuentro divino no llega hasta 
después del llanto. El llanto nos lleva al fin de nosotros mismos y 
nos permite sentir la presencia de Dios. Buechner lo dice así: 

El mensaje esencial es que nada, ningún horror puede suceder que 
pueda apagar permanente e irrevocablemente la presencia de la 
santidad que siempre está ahí “bajo los brazos eternos”. 
[Deuteronomio 33:27] No importa qué cosas terribles sucedan, ese 
sigue siendo el corazón de la realidad. Hay algo maravilloso del 
santo británico Julián de Norwich: “Todo estará bien y todo tipo de 
cosas estarán bien”. Eso de alguna manera sigue siendo cierto 
pase lo que pase. Ese es, creo, el mensaje de Pascua. 

El llanto de María se menciona cuatro veces en el pasaje, y esta 
repetición enfatiza la importancia de nuestra respuesta humana a 
la pérdida y el sufrimiento.  

La teóloga Karoline Lewis escribe: “Para que se tome en serio la 
encarnación, se debe tomar en serio el ser humano”. Necesitamos 
sentir nuestras dudas y nuestro profundo dolor, sabiendo que los 
“brazos eternos” no nos dejarán ir. 

Siendo testigos de nuestros encuentros con la resurrección 



65 
 

Como leemos en v. 1-10, vemos dos respuestas diferentes a la 
resurrección. Para ser justos, tenemos el beneficio de la visión 
retrospectiva al leer el relato. Nos gusta pensar que 
responderíamos como lo hizo María, pero tal vez nuestras 
respuestas serían como las de Pedro y Juan. Por un lado, tenemos 
a María Magdalena que vio que habían quitado la piedra. Su 
respuesta fue correr hacia los discípulos Pedro y Juan para 
contarles lo que vio (v. 2). 

Por otro lado, Pedro y Juan “no entendieron la Escritura que dice 
que es necesario resucitar de entre los muertos” (v. 9). Como 
leímos antes en el v. 10, se fueron a casa. El pasaje no nos dice si 
se quedaron buscando pistas o incluso se tomaron el tiempo para 
reflexionar sobre este giro de los acontecimientos a la luz de todas 
las cosas que Jesús les enseñó. Habían pasado por una semana 
traumática y, al igual que nosotros, probablemente querían una 
sensación de normalidad. Querían la tranquila rutina del hogar. 

Cuando María decidió volver a mirar dentro de la tumba, se 
encontró con dos ángeles sentados donde había estado el cuerpo 
de Jesús. ¿Eran comunes las visitas angelicales en aquellos días? 
El texto no nos ayuda, y la respuesta de María parece bastante 
ordinaria, más centrada en su preocupación por el paradero del 
cuerpo de Jesús y no por los seres angelicales frente a ella. Luego, 
confunde a Jesús con el jardinero hasta que él la llama por su 
nombre. ¿Cuál es la respuesta de María a estos encuentros de 
resurrección? 

18 María Magdalena fue a dar la noticia a los discípulos. « ¡He visto 
al Señor!», exclamaba, y les contaba lo que él le había dicho… (Juan 
20:18, NVI) 



66 
 

 
Cuando reconocemos que hemos sido testigos de la resurrección, 
debemos contárselo a otros. En este caso, María en realidad no vio 
ocurrir la resurrección de Jesús, pero vio sus efectos: seres 
angelicales, un Jesús glorificado.  

Probablemente no seremos testigos de una resurrección real, pero 
sí de los efectos de la resurrección en nuestras propias vidas, 
como una oración contestada, una intervención divina o una 
sincronicidad en la que sabemos que Dios ha estado presente. En 
lugar de atribuirlos a una mera coincidencia, podemos 
presenciarlos como la gracia y la bondad de Dios que llegan a 
nuestro mundo y a nuestras situaciones únicas. Podemos ofrecer 
agradecimiento y alabanza al Padre, al Hijo y al Espíritu Santo, y 
cuando sea apropiado para animar a alguien, podemos compartir 
nuestras historias de esperanza, misterio y encuentro divino. 

Comprender la recreación de la resurrección. 

Juan toma la decisión literaria de revelar al lector que el jardinero 
es realmente Jesús antes de revelárselo a María. Vemos cómo se 
desarrolla el escenario cuando ella se da cuenta de la verdad y 
dice: “¡Rabbouni! (que significa Maestro)” (v. 16). Las siguientes 
palabras de Jesús podrían interpretarse como duras: 

Jesús le dijo: "No me toques, porque aún no he vuelto al Padre". 
(Juan 20:17, NVI) 
 
Otras traducciones tienen a Jesús diciéndole a María que no se 
aferre a él, y estas podrían ayudarnos a ver que en lugar de implicar 
que el toque de María lo habría mancillado de alguna manera, 
Jesús podría haber estado comunicando que su resurrección 



67 
 

significaba que su forma de interactuar sería nueva y diferente. Ya 
no estaba encarnado en un cuerpo humano al que aferrarse, sino 
en un cuerpo glorificado.  

Sus “grupito” ya no volvería a reunirse de la misma manera. Más 
importante aún, los discípulos de Jesús, incluida María, 
necesitaban ver que la resurrección significaba que la esperanza 
que tenían para el futuro sería un tipo diferente de esperanza, una 
esperanza más grande, la cual impactaría al mundo entero, no sólo 
a su pequeño rincón. Y para nosotros, debemos entender que la 
sanidad y la plenitud de la resurrección no significa que las cosas 
volverán a ser como antes. Así como la curación de un corte 
profundo deja una cicatriz, nuestra curación significa que estamos 
bien pero diferentes, más fuertes, pero más compasivos. 

A menudo nos centramos en la promesa de una resurrección futura 
para nosotros porque Jesús resucitó, y ese es un punto de vista 
válido. Sin embargo, la promesa de la resurrección puede parecer 
lejana, estrecha y limitada. Aparta nuestra atención de vivir 
nuestras vidas humanas normales como lo hizo Jesús y pone esa 
atención en algún evento futuro. Hacer del cielo nuestro enfoque 
de resurrección en lugar de vivir la resurrección ahora, convierte 
nuestra inclusión en la relación del Padre, el Hijo y el Espíritu Santo 
en una tarjeta para “salir libres de la cárcel”.  

Como resultado, carecemos de la capacidad de vivir los desafíos 
de nuestra existencia humana como lo hizo Jesús porque siempre 
estamos centrados en el futuro y no tenemos clara nuestra 
identidad y nuestro papel en el mundo de hoy. La resurrección 
debería impactar la forma en que vivimos ahora, no solo nuestro 
estado futuro después de la muerte. 



68 
 

Lewis señala que los siguientes versículos muestran que la 
resurrección fue solo el comienzo, y fue la ascensión la que 
proporcionó la promesa de nuestra inclusión en la relación Padre, 
Hijo y Espíritu. Volviendo al punto anterior (Sean testigos de 
nuestros encuentros con la resurrección), Jesús encarga a María 
que les cuente a los demás esta promesa: 

Ve más bien a mis hermanos y diles: “Vuelvo a mi Padre, que es 
Padre de ustedes; a mi Dios, que es Dios de ustedes”. (Juan 20: 17b) 
 
Algunos comparan este intercambio de relaciones como un niño 
que trae amigos a su casa después de la escuela. Comen comida 
del frigorífico, juegan videojuegos, ven la televisión familiar y 
comparten todos estos beneficios como si fueran parte de la 
familia. La resurrección y la ascensión significan que participamos 
en la estrecha relación que Jesús comparte con el Padre y el 
Espíritu Santo. Pablo escribe esto en Romanos: 

Porque a los que antes conoció, también los predestinó a ser 
conformados a la imagen de su Hijo, para que él fuera el primogénito 
en una familia numerosa. (Romanos 8:29, NVI) 
 
La recreación de la resurrección significa comprender lo que 
significa la resurrección para ti y para mí, no sólo en el futuro 
después de la muerte sino ahora. Para María, su reconocimiento de 
“¡Rabbouni!” (v. 16) muestra la identidad de Jesús como su 
maestro y su identidad como su alumna. Ya no era sólo una mujer, 
una ciudadana de segunda clase y una propiedad en una sociedad 
patriarcal. Ella era una estudiante del Cristo resucitado y tuvo el 
poder de compartirlo con los demás. Como compañeros 



69 
 

seguidores del Cristo resucitado, nosotros también somos más de 
lo que nuestra cultura dice que somos. 

Nuestra identidad y valor –de hecho, la identidad y el valor de todos 
los seres humanos– descansan en la resurrección y nuestra 
inclusión en plena relación con lo Divino. Como escribe Pablo en 
Gálatas, estamos unidos y somos uno en Cristo: 

 28 Ya no hay judío ni no judío, esclavo ni libre, hombre ni mujer, sino 
que todos ustedes son uno solo en Cristo Jesús. (Gálatas 3:28, NVI) 
 
Ampliar nuestra percepción de la resurrección y su importancia es 
nuestra tarea hoy. Si percibimos la resurrección de Jesús sólo 
como una prueba de nuestra eventual liberación de la tumba, 
perderemos las implicaciones más amplias que la resurrección 
tiene para nuestras vidas ahora. Siguiendo el ejemplo de María 
Magdalena, sentimos nuestras emociones, (incluso las más 
difíciles) por nuestro propio sufrimiento y el sufrimiento de los 
demás, somos testigos del asombro de nuestra resurrección 
divina, nos encontramos con gratitud y alabanza, y buscamos 
comprender el aspecto de recreación de la resurrección con la 
promesa de la ascensión de una profunda comunión con el Padre, 
el Hijo y el Espíritu Santo en nuestra vida diaria. 

Llamado a la acción: Para el Domingo de Pascua, contempla tu 
propia percepción de la resurrección. Piensa en un momento de 
pérdida o decepción y date permiso de sentir el dolor mientras 
observas que “debajo están los brazos eternos”.  

Considera una historia personal sobre la presencia de Dios en tu 
vida; Ofrece una oración de alabanza y compártela con alguien si 
corresponde. Ora y pide una comprensión más profunda de lo que 



70 
 

la resurrección está recreando en tu vida ordinaria, dando gracias 
por la promesa de inclusión y relación de la ascensión. 

Como referencia:  
https://www.pbs.org/wnet/religionandethics/2003/04/18/april-18-2003-frederick-buechner-
extended-interview/8658/  
https://www.workingpreacher.org/commentaries /revised-common-lectionary/vigil-of-
easter/commentary-on-john-201-18-7  
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/vigil-of-
easter/commentary- on-john-201-18-9  
https://cepreaching.org/commentary/2019-04-15/john-201-18-2/  
https://www.independent.co.uk/news/science/duck -y-conejo-ilusión-b1821663.html  
https://www.ualberta.ca/science/news/2018/march/optical-illusion-gives-insight-into-how-we-
perceive-the-world.html# :~:text=El 
contexto%20is%20crucial,una%20imagen%2C%22%20explicó%20Mathewson .  
https://psych.wustl.edu/news/understanding-your-biases 

 

Preguntas de discusión en grupos pequeños 

• La ilusión óptica señaló que vemos o percibimos de manera 
diferente según nuestro contexto u otros prejuicios. ¿Alguna 
vez has notado algo en un lugar o situación que nadie más 
notó? ¿Cómo resalta esto la influencia que nuestros prejuicios 
personales, personalidades, temperamento, educación, etc., 
tienen en la forma en que entendemos la resurrección? 

• Ser humanos significa que debemos mantener la tensión entre 
la esperanza y la realidad del sufrimiento, la pérdida y la 
muerte. Esto significa que debemos sentir nuestras emociones 
profundamente para experimentar la esperanza sanadora de la 
resurrección. ¿Por qué queremos evitar sentir emociones 
difíciles? ¿A qué le tenemos miedo? 

• Decirles a los demás cuándo hemos experimentado los 
efectos de la resurrección en nuestra vida diaria nos lleva de 
un evento futuro al presente. ¿Cómo influye la resurrección de 

https://www.pbs.org/wnet/religionandethics/2003/04/18/april-18-2003-frederick-buechner-extended-interview/8658/
https://www.pbs.org/wnet/religionandethics/2003/04/18/april-18-2003-frederick-buechner-extended-interview/8658/
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/vigil-of-easter/commentary-on-john-201-18-7
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/vigil-of-easter/commentary-on-john-201-18-7
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/vigil-of-easter/commentary-on-john-201-18-9
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/vigil-of-easter/commentary-on-john-201-18-9
https://cepreaching.org/commentary/2019-04-15/john-201-18-2/
https://www.independent.co.uk/news/science/duck-and-rabbit-illusion-b1821663.html
https://www.ualberta.ca/science/news/2018/march/optical-illusion-gives-insight-into-how-we-perceive-the-world.html#:~:text=Context%20is%20crucial,an%20image%2C%22%20explained%20Mathewson
https://www.ualberta.ca/science/news/2018/march/optical-illusion-gives-insight-into-how-we-perceive-the-world.html#:~:text=Context%20is%20crucial,an%20image%2C%22%20explained%20Mathewson
https://www.ualberta.ca/science/news/2018/march/optical-illusion-gives-insight-into-how-we-perceive-the-world.html#:~:text=Context%20is%20crucial,an%20image%2C%22%20explained%20Mathewson
https://psych.wustl.edu/news/understanding-your-biases


71 
 

Jesús en tu vida diaria ahora? En otras palabras, ¿cómo vives 
de manera diferente debido a la resurrección y la promesa de 
la ascensión? 

• El sermón sugiere que la resurrección recrea nuestra 
interacción con el Padre, el Hijo y el Espíritu, así como con 
otros seres humanos. A veces tendemos a ver a Dios y a los 
demás de una manera muy estrecha. ¿Qué valor tiene ver a 
Dios y su obra con la humanidad a través de una lente más 
amplia? En otras palabras, si la resurrección de Jesús implica 
una vida abundante ahora, no sólo una liberación de la tumba, 
¿cómo se ve eso en tu vida? 

   
        Inicio 


