
Sermón del 9 de julio Sermón del 23 de julio 

Sermón del 30 de julio 

  
 

 

 

 
 

 

Sermón del 2 de julio de 2023 – Propio 8 

Video en YouTube: “Por lo tanto…” https://youtu.be/ebw721E_lXY 

 

Salmo 13:1-6 • Génesis 22:1-14 • Romanos 6:12-23 • Mateo 10:40-42 

 

El tema de esta semana son las implicaciones de pertenecer a Dios. El 

Salmo que nos llama a adorar es una oración por liberación de los 

enemigos la cual se convierte en una oración de regocijo por la respuesta 

de Dios. La lectura del Antiguo Testamento del Génesis relata la historia 

del intento de Abraham de sacrificar a su hijo Isaac al ser interrumpido por 

la provisión de Dios. El texto epistolar de Romanos proporciona algunas 

detalladas implicaciones éticas de nuestra unión con Cristo. En la lectura 

del Evangelio de Mateo, la hospitalidad y la misericordia que se brindan a 

un discípulo se extienden, en efecto, al mismo Jesús. 

 
La recompensa de recibir 

Mateo 10:40-42 (NVI) 

Sermón del 2 de julio Sermón del 16 Julio 

Inicio 

https://youtu.be/ebw721E_lXY


Nuestro texto de hoy viene al final de Mateo 10 lo que hace de este el 

tercer domingo consecutivo que cubre las instrucciones que Jesús da a sus 

discípulos para la misión. Si has estado siguiendo las secciones de Mateo 

en el leccionario, probablemente habrás notado que surge un tema de la 

instrucción de Jesús a los discípulos. Jesús y sus discípulos están en 

unión. Lo que hace Jesús, lo hacen los discípulos. Lo que Jesús enfrenta, 

los discípulos pueden esperar enfrentarlo también. Se instruye a los 

discípulos a salir tal como lo hizo Jesús, proclamando la noticia del reino 

de Dios mientras sanan y echan fuera demonios. Jesús envía a los 

discípulos a hacer el mismo ministerio que él ha estado haciendo. 

 

Además, Jesús prepara a sus discípulos para enfrentar el mismo rechazo y 

persecución que él enfrentó. No deben esperar una cálida bienvenida 

dondequiera que vayan y, de hecho, se encontrarán con algunas personas 

que serán totalmente hostiles. (Mateo 10:16). Jesús les dice a los 

discípulos: “El discípulo no es superior a su maestro, ni el siervo 

superior a su amo” (Mateo 10:24). Jesús también los prepara para 

anticipar una división dolorosa dentro de sus relaciones más íntimas donde 

se pondrá a prueba la lealtad a Jesús y su misión. Pero Jesús promete 

en Mateo 10:39, un versículo antes de nuestro texto elegido hoy, que “El 

que se aferre a su propia vida, la perderá, y el que renuncie a[a] su 

propia vida por mi causa, la encontrará.”. Al final, la recompensa por 

ser un seguidor de Cristo vale la pena. 

 

Eso establece los pocos versículos finales que Mateo nos da en esta 

sección que concluirá la instrucción de Jesús a sus doce 

discípulos. Después de todo el discurso de persecución y división que 

vendrá a aquellos en misión con Cristo, sería una buena idea terminar con 

una nota positiva. Por ello, Mateo incluye las palabras de Jesús en estos 

últimos tres versículos continuando con el tema de la unión de Jesús y sus 

discípulos, pero con una nota positiva. 

 

Antes de mirar el texto más de cerca, notarás que una palabra se repite 

ocho veces en estos tres breves versículos. Recibir. Esa parece ser la 



orientación de ser un discípulo, uno que recibe. Eso tendría sentido sobre 

la base de que el ministerio y la misión de Jesús son todo un acto de 

gracia. Jesús es la Gracia de Dios para nosotros. No estamos llamados a 

lograr algo para Jesús que él mismo no logre. Debemos recibir la gracia de 

Dios y participar en ella. Parte de esa gracia será el llamado a participar en 
 
 

 
el ministerio y la misión con Jesús. Entonces, incluso participar en el 

ministerio y la misión se convierte en una forma de recibir más y más de 

Jesús. Lo acompañamos y compartimos lo que está haciendo, y al hacerlo 

llegamos a conocer al Señor un poco más en el camino. Jesús está más 

interesado en que lleguemos a conocerlo y confiar en él que en que 

cumplamos algunas tareas. Eso es lo que Jesús y el Espíritu están haciendo 

en nuestra participación en el ministerio y la misión. Es una participación 

real en la misma vida y relación dentro de la Trinidad. Como una mamá o 

un papá que lleva a los niños al trabajo, no tanto porque el niño hará el 



trabajo, sino para que puedan pasar tiempo juntos y los niños puedan 

llegar a conocer un poco más a sus padres. Por eso somos llamados al 

ministerio y a la misión. 

 

Sobre esa base, todos los discípulos están incluidos en el llamado a “ir a 

trabajar” con su Padre en Jesús. Para la mayoría de nosotros eso no 

equivaldrá a un ministerio vocacional o en convertirse en un misionero de 

por vida. El ministerio y la misión se llevan a cabo todos los días "a 

medida que vamos" en nuestros vecindarios, en nuestros lugares de 

trabajo, en nuestras escuelas y, sí, también en nuestras iglesias. Siempre 

estamos buscando oportunidades para compartir con otros lo que Jesús 

está compartiendo con nosotros. Y eso puede ser una proclamación del 

reino de Dios o una palabra de aliento. También puede implicar algún acto 

de servicio, todo en el nombre de Jesús. 

 

Para la mayoría de nosotros, el campo misionero más grande que 

tendremos serán nuestras familia. Quizás es por eso que Jesús se enfoca 

principalmente en las divisiones que vendrán dentro de las familias a 

causa del evangelio. ¡Esta es solo una idea! Pero ciertamente, tendremos 

oportunidades diarias de compartir el evangelio en palabra y obra con 

nuestros cónyuges, nuestros hijos, nuestros padres, hermanos, etc. 

 

Simplemente orar con tu familia será uno de los ministerios más 

poderosos y efectivos que tendrás. Y recordar a los miembros de la familia 

la bondad, la misericordia y la gracia de Dios durante sus momentos de 

lucha servirá como un viaje misionero, incluso si solo significa cruzar el 

borde de otra habitación. A menudo pasamos por alto todas las pequeñas 

formas en que compartimos lo que Jesús está compartiendo con otros en 

nuestras vidas ordinarias. Recuerda, estamos en la temporada del Tiempo 

Ordinario. Es en nuestras “vidas ordinarias” donde se puede ver y 

compartir la extraordinaria gracia de Dios. Y, como veremos, hay una gran 

recompensa al hacerlo. 

 

Comencemos la conclusión de las instrucciones de Jesús a sus discípulos: 



Quien los recibe a ustedes me recibe a mí; y quien me recibe a mí recibe 

al que me envió. (Mateo 10:40 NVI) 

Está esa palabra “recibir” que domina el versículo inicial. Para que tenga 

lugar el recibir, primero debe haber un dar. En este versículo, vemos que 

el dar viene primero del Padre, luego del Hijo y luego, en este contexto, de 

los Apóstoles. Podríamos decirlo así: el Padre se da por el Hijo y el Hijo 

se da por los Apóstoles y su misión de proclamación que les estaba dando 

Jesús. Entonces, es un ciclo de dar y recibir, un círculo de gracia. Como 

sea que describamos la misión o ser un discípulo, tiene todo que ver con 

recibir de otro y luego dar a otro, todo tiene que ver con una vida llena de 

gracia. Este patrón se remonta al pacto original de Dios con Abraham que 

dice: 

 

Bendeciré a los que te bendigan y maldeciré a los que te maldigan; ¡por 

medio de ti serán bendecidas todas las familias de la tierra ( Génesis 

12:3 NVI ) 

Eso es lo que Jesús está instruyendo a sus discípulos a hacer. Ser una 

bendición. Y la bendición más grande que podemos ser para los demás es 

darles el mensaje de las buenas nuevas de que el Padre los ha bendecido al 

darles a su Hijo. Al recibir la bendición del Padre, ellos también serán 

bendecidos para ser una bendición. 

 

Echemos un vistazo importante más de cerca a lo que podemos observar 

en las primeras tres palabras de este versículo: “En cualquier pueblo o 

aldea donde entren, busquen...” El “entren” aquí se refiere a los doce 

discípulos originales, que Mateo designa al principio de esta sección como 

los Apóstoles. (Mateo 10:11). Y recuerda cuál fue la misión principal a la 

que fueron enviados estos doce discípulos originales: proclamar el 

evangelio en palabra y obra. Y principalmente en aquella palabra donde 

los hechos confirman las palabras. Entonces, ¿qué significa eso para ti y 

para mí hoy? Los Apóstoles han muerto y se han ido, pero las palabras que 

proclamaron, que han sido escritas para nosotros, todavía están con 

nosotros. 



Entonces, como discípulo de hoy, cuando leemos “Quien los recibe a 

ustedes me recibe a mí”, debemos entender que Jesús no es recibido solo 

porque alguien nos recibe directamente. Pero él es recibido cuando 

participamos en la obra de su reino con él, o cuando compartimos su 

palabra, tal como está contenida en el Nuevo Testamento. En otras 

palabras, compartimos la Palabra Viva, Jesús, al compartir la palabra 

escrita que los Apóstoles fueron instruidos a proclamar. Entonces, eso 

hace una gran distinción entre la misión cristiana y otros actos de 

caridad. Nuestra misión, como discípulos de Jesús, implicará, incluso en 

nuestro servicio y extensión caritativos, alguna forma de compartir el 

anuncio de las buenas nuevas que provienen de las Escrituras. Esto es lo 

que compartimos que es la verdadera bendición que el Padre nos ha dado 

al darnos a su Hijo. 

 

Entonces, de una manera muy real, cuando damos a otros la palabra 

escrita, les estamos dando a Cristo que nos ha sido dado por el Padre. Por 

eso el pasaje puede decir: “Quien los recibe a ustedes me recibe a mí; y 

quien me recibe a mí recibe al que me envió”. (Mateo 10:40). Eso es 

mucho dar, pero es un regalo muy específico que estamos dando. Es decir, 

¡Jesús! Eso no significa que no podamos dar otros regalos. Pero sí 

significa que el mejor regalo, el único regalo que es verdaderamente una 

bendición para “todas las familias de la tierra”, es el regalo que el Padre da 

al mundo en su Hijo Jesucristo. El Padre da lo mejor de sí y, como 

discípulos, estamos llamados a no hacer menos. 

 

Pasemos a un poco más de lenguaje sobre recibir. 

 

Cualquiera que recibe a un profeta por tratarse de un profeta recibirá 

recompensa de profeta; y el que recibe a un justo por tratarse de un 

justo recibirá recompensa de justo. (Mateo 10:41 NVI) 

La bendición envuelta en recibir a los discípulos de Jesús, es decir, la 

palabra apostólica que comparten, se explica con más detalle mediante el 

uso de tres referencias: un profeta, una persona justa y un pequeño. Estas 

tres referencias se entienden mejor como tres referencias que se aplican a 



lo que significa ser un discípulo. Encontramos los dos primeros, profeta y 

justo, aquí en el versículo 41. 

 

Un profeta era alguien llamado a hablar la palabra de Dios a su pueblo. A 

menudo fueron criados para llamar a Israel de regreso a la justicia al 

regresar a las estipulaciones del pacto de Dios con ellos. Esta es una 

referencia apropiada para un discípulo en el contexto de este pasaje. Los 

Apóstoles debían proclamar las buenas nuevas de Dios del reino del justo 

reinado de Jesús. 

 

Como discípulos de hoy, nosotros también somos como los profetas, 

recibiendo las palabras de Dios de los Apóstoles, escritas en la Biblia, y 

proclamándolas a nuestro mundo de hoy. Estrechamente ligada a esta 

proclamación está la respuesta de justicia. En otras palabras, el simple 

hecho de hablar o escuchar las palabras no significaba que las palabras 

fueran recibidas. Las palabras deben ser obedecidas. Esta sería la 

referencia a “una persona justa”. Entonces, también es una imagen 

adecuada de un discípulo, ya que los discípulos no son solo de nombre. No 

se limitan a proclamar una palabra que ellos mismos no cumplen. Las 

buenas noticias para ellos son realmente buenas noticias para orientar toda 

su vida. 

 

Por supuesto, esto no significa que los discípulos sean perfectos. De 

hecho, podríamos decir que los verdaderos discípulos son aquellos que 

viven una vida de arrepentimiento constante, volviendo siempre de nuevo 

a la Palabra viva que encuentran en la palabra escrita y alineando sus vidas 

de acuerdo con esa palabra. Ese sería verdaderamente aquel que “recibe” 

la palabra que se les habla. Entonces, tanto la referencia a un “profeta” 

como a una “persona justa” sirven para describir un poco más lo que 

significa ser un discípulo. volviendo siempre de nuevo a la Palabra viva 

que encuentran en la palabra escrita y alineando sus vidas de acuerdo con 

esa palabra. Ese sería verdaderamente aquel que “recibe” la palabra que se 

les habla. Entonces, tanto la referencia a un “profeta” como a una “persona 

justa” sirven para describir un poco más lo que significa ser un 



discípulo. volviendo siempre de nuevo a la Palabra viva que encuentran en 

la palabra escrita y alineando sus vidas de acuerdo con esa palabra. Ese 

sería verdaderamente aquel que “recibe” la palabra que se les 
habla. Entonces, tanto la referencia a un “profeta” como a una “persona 

justa” sirven para describir un poco más lo que significa ser un discípulo. 

 

Además de estas dos referencias, ahora se nos presenta una "recompensa" 

que viene con la recepción de estos discípulos. Pero veremos el último 

versículo antes de hablar de eso. 

 

Y quien dé siquiera un vaso de agua fresca a uno de estos pequeños por 

tratarse de uno de mis discípulos, les aseguro que no perderá su 

recompensa». (Mateo 10:42 NVI) 

 

En este versículo, se nos da la tercera referencia de Mateo para redondear 

lo que significa ser un discípulo. Esta referencia se designa como 

“pequeños”. Esta designación aparece más adelante en Mateo 18 donde 

Jesús acoge a los niños pequeños. Aquí vemos una redacción similar: 

“Cualquiera que reciba en mi nombre a un niño como este, a mí me 

recibe…”. Jesús también señalaría que aquellos que son como “niños 

pequeños” son considerados los más grandes en el reino. Que un discípulo 

sea comparado con un “pequeño” es una referencia a la humildad infantil 

y al corazón modesto que vemos en Jesús. Los discípulos son aquellos que 

no pelean por cuestiones de posición, poder o prestigio. 

 

No les preocupa quién es el mayor en el reino, ni siquiera en la iglesia. Se 

parecen a Jesús en que son siervos del reino. Viven en gozosa sumisión 

como respuesta al privilegio de conocer al Rey. Como tal, lo más probable 

es que los discípulos sean los que necesitan un “vaso de agua fría”. Ellos 

no son los que juegan los juegos de las élites, hacerse rico y poderoso al 

“señorearse de los demás”. Sirven para el bien del reino, y en este mundo, 

como nos ha dicho Jesús, eso significará muchas veces sufrir por el 

evangelio. Son los que en los días de Mateo pueden estar literalmente 

hambrientos y sedientos debido a la persecución por la fe en Jesús. En un 



nivel metafórico, estos son los que en las bienaventuranzas de Jesús tienen 

“hambre y sed de justicia”. Podemos decir aquí que los discípulos también 

necesitan ser alimentados y regados con el evangelio. Cuando los 

discípulos compartimos el evangelio unos con otros, recordándonos quién 

es Jesús y quiénes somos nosotros en él, estamos dando a los pequeños un 

“vaso de agua fresca” con el que nosotros mismos podemos 

identificarnos. De esta manera, cada semana que nos reunimos para 

adorar, también nos reunimos para animarnos unos a otros con el 

evangelio, alimentar la fe de los demás señalando una vez más a Jesús. El 

compañerismo es fundamental para la salud y el alimento de los 

discípulos, o “pequeños”. No debemos subestimar la importancia crítica 

de reunirnos para adorar y testificar, no solo al mundo sino unos a otros. 

 

Antes de cerrar, debemos decir algo sobre esa palabra persistente que aún 

no hemos abordado. Recompensa. 

 

La palabra aparece tres veces, una para cada una de las descripciones de 

un discípulo. Está claro que cuando uno recibe a un discípulo, obtiene una 

recompensa. Pero no hay una descripción específica de lo que es esta 

recompensa. ¿Qué hacemos con eso? La mejor manera de leer esto es 

leerlo de forma descriptiva y no prescriptiva. Lo que significa que no 

esperamos obtener alguna recompensa además de lo que estamos 

recibiendo de un discípulo. 

 

Lo que recibimos de un discípulo es la recompensa en sí misma. Y eso 

tendría mucho sentido cuando estamos hablando de que Jesús es el regalo 

que se da. Esto es lo que un discípulo está compartiendo con el 

mundo. Esto es lo que el Padre nos ha dado. No hay mayor recompensa 

que el mismo Jesús. Recibir a Jesús es entrar en su reino reinado de 

justicia, conociendo a su Padre en perfecta comunión en el Espíritu. Es 

estar dando a los demás todo lo que el Padre nos da en su Hijo Jesús por el 

Espíritu. No tendría sentido querer una recompensa por recibir el regalo 

más grande jamás dado. Jesús es la recompensa, y una vez recibida, Mateo 

indica que nunca la perderemos. 



Probablemente eso se deba a que una vez que recibas a Cristo, solo 

querrás más y más de él y de su Padre que lo envió. Conocer a Jesús será 

la existencia más gratificante imaginable. 

 

Preguntas de discusión en grupos pequeños 

Del video: “Hablando de vida” 

• ¿Alguna vez has oído hablar de la regla general que se menciona en 
el video sobre qué hacer cuando ves la palabra “por lo tanto” en un 
pasaje de las Escrituras? ¿Cuál fue la regla que Greg compartió en el 
video? 

• ¿De qué manera saber que cada mandato de las Escrituras está 
conectado con una verdad o promesa importante cambia la forma 
en que lee estos mandatos de las Escrituras? 

• ¿Qué piensas de la afirmación del video de que no hay nada que 
Dios nos diga que hagamos que no sea para nuestro bien o que 
debamos hacer separados de él? 

Del sermón 

• Según el sermón, ¿cómo es la participación en el ministerio y la 
misión una forma de recibir más y más de Jesús? 

• Discute la declaración sobre el ministerio y la misión del sermón: 
“Jesús está más interesado en que lleguemos a conocerlo y confiar 
en él que en que cumplamos algunas tareas”. 

• ¿Según el sermón, cual es la bendición más grande que podemos dar 
a otro? 

• Discute cómo se verían la misión y el ministerio en tu 
contexto. ¿Quiénes serían aquellos a quienes eres enviado? ¿De qué 
maneras puedes compartir el evangelio con ellos? Considera a 
familiares, amigos, compañeros de trabajo, vecinos, etc. 



• Discute las tres referencias, "profeta", "persona justa" y "pequeños" 
y cómo cada una contribuye a lo que significa ser un discípulo. 

• Según el sermón, ¿qué papel juega la Biblia en la misión? 
• Discute el concepto de “recompensa” tal como se presentó en el 

sermón. ¿Cuál es la recompensa de recibir de un discípulo del 
Señor? 

 
 

 

 
Sermón del 9 de julio de 2023 – Propio 9 

Vídeo en YouTube: “Nuestra gran propósito” https://youtu.be/8Li2igbD9OI 

 

Salmo 45:10-17 • Génesis 24:34-38, 42-49, 58-67 • Romanos 7:15- 

25a • Mateo 11:16-19, 25-30 

 

El tema de esta semana es alabar a Dios por su bondad. En el Salmo 45, 

el salmista canta cómo Jesús (el Mesías-Rey) será alabado por las 

naciones por los siglos de los siglos. En Génesis, el siervo de Abraham 

alaba a Dios por responder a su oración por el éxito de encontrar una novia 

(Rebeca) para Jacob. En Romanos, Pablo alaba a Dios por haberlo salvado 

de su miserable estado pecaminoso. Y en Mateo, Jesús alaba al Padre 

porque ha revelado el reino a los que habían sido marginados. 

Cambiar nuestra mente acerca de Dios 

Mateo 11:25-30 (NVI) 

Lee o pide a alguien que lea Mateo 11:25-30. 

 

Anteriormente en este capítulo, Juan el Bautista, que estaba en la cárcel en 

ese momento, envió a sus discípulos a Jesús para preguntarle si realmente 

era el Mesías. Juan estaba escuchando informes sobre lo que Cristo estaba 

haciendo y eso le hizo desear una verificación. No puedo evitar 

Inicio 

https://youtu.be/8Li2igbD9OI


preguntarme si fue el hecho de que Jesús anduviera con pecadores y 

recaudadores de impuestos lo que estaba interfiriendo con el paradigma 

mesiánico de Juan. 

 

Jesús envió de regreso a los discípulos de Juan, diciéndoles que 

compartieran lo que vieron y lo que oyeron: “los ciegos ven, los cojos 

andan, los que tienen lepra son sanados, los sordos oyen, los muertos 

resucitan y a los pobres se les anuncian las buenas nuevas” (v. 5). Esto fue 

más efectivo que enviarlos una lista de credenciales para impresionar a 

Juan. Entonces Jesús se dirigió a la multitud y les preguntó qué esperaban 

de Juan. ¿Alguien refinado y encantador? Obviamente no recibieron eso. 

 

Un poco más adelante en la historia, y ahora ves a Jesús haciendo una 

comparación de su generación con los niños que quieren que les sigas en 

sus juegos infantiles y se molestan cuando no lo haces. 

 

En estos casos, Jesús está señalando que no podemos poner a Dios en 

cajas construidas por nosotros mismos. En cambio, debemos cambiar de 

opinión acerca de él de acuerdo con la revelación que nos da. Esto es parte 

de lo que llamamos arrepentimiento. 

 

Hoy hagámonos tres preguntas. Primero, ¿dónde nos equivocamos acerca 

de Dios? Segundo, ¿cómo es realmente Dios? Y tercero, ¿cómo debemos 

responder a esto? 

 

¿Dónde nos equivocamos? 

 

25 En aquel tiempo Jesús dijo: «Te alabo, Padre, Señor del cielo y de la 

tierra, porque habiendo escondido estas cosas de los sabios e instruidos, 

se las has revelado a los que son como niños. 26 sí, Padre, porque esa 

fue tu buena voluntad. (Mateo 11:25-26 NVI) 



 
 

 

 

Jesús señala específicamente a las personas que eran más admiradas en su 

época, es decir, aquellas con sabiduría y aprendizaje. En nuestro mundo 

moderno, estamos enamorados de aquellos que han tenido éxito en ganar 

dinero, aquellos que pueden encestar un balón o aquellos que pueden 

hacer girar la cabeza de todos mientras caminan por la alfombra roja. 

 

Damos nuestra alabanza a los que más admiramos; nuestra atención a 

aquellos que son como nosotros queremos ser. Nuestro amor por los 

ganadores puede cautivar nuestros corazones y matizar nuestra percepción 

de cómo creemos que debería funcionar el mundo. El peligro es cuando 

traemos esto a nuestra visión de Dios y sus caminos. Cuando nuestra 

visión de Dios está formada por normas sociales, hemos construido un 

Dios que bendice a los fuertes y margina a los débiles. Pero Dios ha 

orquestado algo muy diferente a cómo funciona el mundo. 



Más adelante en el evangelio de Mateo, Jesús llama a un niño pequeño 

hacia él. Procede a hacer una lección objetiva de su encuentro con el niño. 

 

3 Entonces dijo: —Les aseguro que a menos que ustedes cambien y se 

vuelvan como niños, no entrarán en el reino de los cielos. 4 por tanto, el 

que se humilla como este niño será el más grande en el reino de los 

cielos. (Mateo 18:3, 4) 

 

El niño vino a Jesús con confianza y con humildad. No se supone que la 

vida de un niño es complicada. Ellos saben que no saben y confían en los 

adultos en su vida para obtener sus respuestas, ya sea un maestro, un padre 

u otras figuras de autoridad. 

 

Como adultos, queremos que se nos considere que tenemos todo arreglado 

y que somos autosuficientes y competentes. Buscamos motivos ocultos en 

los demás y no confiamos fácilmente. Cuando confiamos en las personas, 

a menudo son aquellos con más títulos, aquellos con una riqueza 

extravagante o aquellos con la voz más fuerte. 

 

Esto no quiere decir que debamos abandonar la búsqueda de sabiduría o 

permanecer desinformados o ignorantes acerca de los asuntos relacionados 

con este mundo. Más bien, necesitamos discernir dónde estamos poniendo 

nuestra confianza. ¿Estamos tomando nuestras señales del mundo, o de lo 

que el Espíritu nos está revelando? 

 

Una vez más, ¿tiene Jesús algo en contra de aquellos que son muy 

admirados por el mundo? No. Pero Él alaba al Padre por hacer que el reino 

de Dios sea fácilmente accesible para aquellos que tenían más 

probabilidades de ser excluidos a los ojos del mundo: aquellos sin estatus. 

 

Los llamados “niños del mundo” carecían de la educación, los recursos y 

las ventajas que tenían los sabios y eruditos. Sin embargo, en el reino de 

Dios, el campo de juego se ha nivelado. De hecho, a aquellos con todas las 

ventajas les resulta difícil aceptar el camino del reino porque no se trata de 



quién es la estrella más grande y brillante. Implica una humildad que 

encuentran difícil de aceptar. 

 

¿Cómo es Dios realmente? 

 

27 »Mi Padre me ha entregado todas las cosas. Nadie conoce al Hijo 

sino el Padre, y nadie conoce al Padre sino el Hijo y aquel a quien el 

Hijo quiera revelarlo. (Mateo 11:27 NVI) 

 

Jesús dice algo impactante aquí. Establece su autoridad poniéndose al 

mismo nivel que el Padre. ¡Escandaloso! Fue acusado de blasfemia. Deja 

en claro que, hasta ahora, realmente no han entendido quién es Dios. Jesús 

les trae esa revelación. 

 

Lo que Jesús está diciendo es que ellos pensaban que sabían quién era 

Dios, pero estaban equivocados. Piensan que han encontrado las 

respuestas, pero han estado lejos de ello. Porque las respuestas siempre 

apuntaban a Jesús. Los judíos se estaban perdiendo de aquello a lo que la 

ley y los profetas señalaban. 

 

Los sabios y los eruditos asumían que debido a su sabiduría e intelecto 

tenían una visión especial de Dios que estaba por encima de la de los 

demás. Pensaban que a través de sus ideologías y filosofías se encontraban 

las respuestas al carácter y la naturaleza de Dios. Pero el camino del 

verdadero conocimiento se encuentra únicamente en el Hijo, el que estaba 

de pie frente a ellos. 

 

Dios solo se ha visto como Jesús. Nunca hubo un tiempo en el que el 

Padre se viera diferente de Jesús. Están en completa unidad en la 

Trinidad. Si has visto a Jesús, has visto quién es el Padre. Todo lo que se 

pretendía que venía de Dios es lo mismo que venía de Jesús. 

 

¿Cómo debemos responder? 



28» Vengan a mí todos ustedes que están cansados y agobiados, y yo les 

daré descanso. 29 carguen con mi yugo y aprendan de mí, pues yo soy 

apacible y humilde de corazón, y encontrarán descanso para su alma. 30 

porque mi yugo es suave y mi carga es liviana». (Mateo 11:28-30 NVI) 

 

Es aquí donde Jesús emite una invitación. Él llama a todos aquellos que 

están agotados por tratar de levantar cargas religiosas exigentes. De tratar 

de ganar en un juego amañado contra ellos mismos. Él promete descanso a 

todos los que respondan a esta generosa oferta. 

 

En su libro A More Christlike Way, Bradley Jersak señala que el 

“descanso” que da Cristo no es simplemente una distracción o un alivio de 

nuestro cansancio; es una medicina para ello. 1 El reposo de Dios sana 

nuestro corazón y nuestras penas. Purifica nuestra ira y renueva nuestros 

corazones con la gracia divina de Dios. 

 

Se nos instruye a tomar el “yugo” de Jesús. Jesús podría estar dando un 

doble sentido. Sabemos del yugo para bueyes que se usa para arar, lo que 

podría indicar que quiere que participemos en el trabajo que está haciendo, 

pero hay otro uso para esa palabra. 

 

Se decía que los discípulos de un rabino tomaban el yugo de su 

rabino. Esto tendría sentido ya que Jesús dijo, llevad mi yugo sobre 

vosotros y aprended de mí… Continúa diciendo que su yugo es fácil, y 

ligera su carga. Muchos rabinos eran estrictos y su yugo venía con 

diferentes conjuntos de reglas que eran difíciles de cumplir para sus 

discípulos. Pero no así con Jesús. 

 

Jesús nos dice que podemos confiar en él porque es manso y humilde de 

corazón. Nuevamente, la afirmación de su carácter y la promesa de 

descanso se incluyen con su yugo. La humildad de Cristo revela su 

carácter y naturaleza. Cuando recibamos este yugo, dará descanso a 

nuestras almas. Las pruebas de este mundo aún vendrán, pero podemos 

estar seguros de que todo lo que nos agobia no viene de él. 



Debemos abrir los ojos para ver lo que sucede a nuestro 

alrededor. ¿Vemos el reino de Dios o estamos obsesionados con todo el 

poder, las posesiones y los privilegios, pensando que este es el camino a la 

vida real? 

 

Cuando se abren nuestros ojos, vemos a Dios por lo que es, y entendemos 

que no hay otro Dios detrás de la espalda de Jesús. Nuestra comprensión 

de Dios está moldeada solo por Cristo. El carácter de Dios es uno que es 

manso y humilde. 

 

Cuando conocemos a Cristo y vivimos como sus discípulos, llevamos un 

yugo ligero y fácil. Aprendemos de Cristo y nos movemos con el descanso 

y la plenitud de vida que sólo viene de seguirlo. 

 

1) Bradley Jersak: “Una forma más parecida a la de Cristo” Una fe más 

hermosa (Pasadena, CA: Plain Truth Ministries, 2019) 

 

Preguntas de discusión en grupos pequeños 

Del video: Hablando de vida 

• ¿Qué resolución espiritual has hecho en algún momento? ¿Y cómo 
resultó eso? 

• ¿Cuáles son algunas de las cosas que Cristo ha logrado a nuestro 
favor? 

• ¿Cómo confiamos en la suficiencia de Cristo cuando todavía 
pecamos? 

• ¿Cuál es nuestra relación con la ley ahora? 

Del sermón 

• ¿Cuáles son algunos de los valores sociales atractivos que van en 
contra del reino de Dios? 

• ¿De qué manera nuestra fe debe parecerse a la de los niños 
pequeños? 



• ¿Por qué el reino de Dios sería poco atractivo para aquellos que 
parecen tenerlo todo? 

• ¿Por qué a veces somos tentados a ver a Jesús y al Padre de manera 
diferente? 

• ¿Cómo es tu nivel de descanso en Cristo? ¿Cómo podría 
experimentarse el yugo de Jesús como ligero y fácil? 

 
 

 

 

Sermón del 16 de julio de 2023 – Propio 10 

Video en YouTube: “La muerte es corta”. https://youtu.be/21hLSmEkrvA 

 

Salmo 119:105-112 • Génesis 25:19-34 • Romanos 8:1-11 

 

• Mateo 13:1-9, 18-23 

 

El tema de esta semana es vida en la Palabra. El Salmo que nos llama a 

adorar expresa confianza en la palabra de Dios incluso durante las 

aflicciones severas de la vida. La lectura del Génesis del Antiguo 

Testamento relata el nacimiento y la lucha de Jacob y Esaú y de Esaú 

vendiendo su primogenitura a Jacob por temor a la muerte. El texto 

epistolar de Romanos da una nota de confianza donde el temor a la 

condenación se elimina en Cristo. La lectura del Evangelio de Mateo 

incluye la parábola de Jesús del sembrador, la cual trata sobre la respuesta 

de la gente a la palabra del reino. 

En Cristo 

Romanos 8:1-11 (NVI) 

Durante esta temporada del Tiempo Ordinario, hemos estado explorando 

lo que significa vivir como un seguidor de Cristo. Hemos revisado muchos 

pasajes donde Jesús llama a sus discípulos, instruye a sus discípulos, los 

Inicio 

https://youtu.be/21hLSmEkrvA


envía y los comisiona. La vida de un discípulo no es una vocación 

pequeña, y ciertamente no es aburrida ni pasiva. Nuestro pasaje de hoy 

puede darnos algunas pistas de por qué sucede esto. Romanos 8:1-11 es 

un pasaje familiar para muchos, especialmente el primer versículo que está 

cargado de buenas noticias. 

 

Lamentablemente, otras partes del pasaje han dejado a muchos con cierta 

confusión acerca de cómo entendemos la diferencia entre vivir la vida en 

la carne y vivir la vida en el Espíritu. Esperemos que podamos aclarar algo 

de esa confusión en el camino. Pero incluso si no lo hacemos, ciertamente 

podemos absorber algunas noticias asombrosamente buenas del primer 

verso. Entonces, comencemos por ahí. 

 

Ahora, pues, ninguna condenación hay para los que están en Cristo 

Jesús. (Romanos 8:1 NVI) 

Esta es una declaración muy fuerte tal como está escrita, pero el griego 

tiene aún más fuerza. En griego, las palabras más importantes se colocan 

al principio de una frase. Aquí la primera palabra es "no". Pablo quiere ser 

enfático y audaz acerca de la verdad que está proclamando. Quizás Pablo 

conoce nuestra fuerte tendencia a sentirnos condenados y a condenar a los 

demás. 

 

Si la condena fuera una roca, probablemente todos tendríamos una bolsa 

llena de ellas. Por no hablar de un puñado en nuestras manos. Cuando 

vemos a Dios como un dios distante y enojado que nos condena, 

caminaremos cargando rocas de condenación que nos agobiarán. Además 

de sentirnos agobiados, también estamos tentados a arrojar nuestras rocas 

de condenación a los demás. Cuando agarramos con fuerza una piedra en 

nuestro puño, descubrimos que no podemos recibir la gracia que Dios 

da. Pero pedimos que el Espíritu nos hable hoy a través de este pequeño 

versículo que dice que Dios de ninguna manera lleva consigo rocas de 

condenación. Él no nos arroja piedras, ni siquiera un guijarro de 

condenación. Él, por otro lado, nos ha enviado a su Hijo, Jesucristo, que es 



nuestra Roca de Salvación. Esta Roca no nos condena; más bien, como 

veremos más adelante, él condena todo lo que nos condena. 
 

 

 

 

 

 

Como seguidor de Jesús, ¿hay ocasiones en las que sientes que has sido 

golpeado y magullado por la piedra afilada y cortante de la 

condenación? Si es así, este versículo nos dice inequívocamente que ni 

Jesús ni su Padre la arrojaron. Tal vez vino de las manos de un amigo o un 

miembro de la familia, que suelen ser las que más duelen. O tal vez 

incluso te la arrojó un predicador agobiado. Desafortunadamente, el 

púlpito a veces le da a uno un terreno elevado para arrojar piedras. O, más 

común, tal vez la piedra se soltó de tu propia honda solo para regresar y 

golpearte en la cabeza como un boomerang. La auto-condenación es un 

castigo engañoso. De donde sea que venga la fuente de nuestra 

condenación, debemos tomar en serio estas palabras: “Ahora, pues, 



ninguna condenación hay para los que están unidos a Cristo Jesús”. Eso 

quiere decir, que si no hay condenación en Jesús, entonces no hay 

condenación. 

 

Jesús es quien determina la realidad, no nuestros familiares o amigos más 

cercanos, no otras figuras de autoridad, y ciertamente no nosotros 

mismos. La condenación no existe para ti. Eso significa que cuando otros 

te la lanzan, están lanzando una mentira. Es una roca vacía que pesa 

menos que una pluma. De esta manera, Jesús se convierte en nuestro 

escudo que repele cualquier piedra de condenación que se nos arroje. 

 

Esta es una buena escritura para citar cuando alguien intenta golpearte con 

una piedra condenatoria. No tienes que recibir el golpe de algo que no 

existe. No hay condenación. Y cuando te sientas tentado a condenarte a ti 

mismo, no puedes justificar tu auto-condenación argumentando tu caso a 

partir de la evidencia de tus pecados. Toda esa evidencia ha sido clavada 

en una cruz y puesta a morir. Su caso en la sala del tribunal del Padre está 

muerto al llegar y no será escuchado. 

 

Por lo tanto, no es necesario ensayarla una y otra vez en el camino. Pablo 

también lo dejará claro. En este punto puedo escuchar la protesta 

brotando. ¿Estás diciendo que está bien pecar entonces? Pablo también 

tuvo que lidiar con esa protesta y nuevamente ofrece un enfático 

"¡NO!" Esa pregunta pasa por alto el punto que Pablo desarrollará en los 

siguientes versículos. 

 

Pero antes de llegar allí, debemos señalar dos calificativos adicionales de 

esta extremadamente buena noticia. Primero, hay un calificativo 

“cuándo”. ¿Cuándo será esto que no hay condenación? Pablo nuevamente 

es bastante contundente con "ahora". No tenemos que esperar hasta vencer 

todos nuestros pecados. No tenemos que esperar hasta que Jesús 

regrese. Esta es una realidad que se nos da ahora mismo. Esto es algo 

difícil de aceptar cuando miramos cuántas veces hemos sido merecedores 

de condenación. El segundo calificador es, ¿a quién se aplica esto? La 



respuesta es, “para los que están en Cristo Jesús”. Esta es la frase favorita 

de Pablo para hablar de los que ponen su fe en Jesús, recibiendo la vida 

nueva que él tiene para ellos. Es su manera de hacer la distinción suprema 

entre los que son discípulos y los que no lo son: su unión en Cristo. Ahí es 

donde se encuentra la vida nueva de la que Pablo va a hablar y donde 

vivimos en la realidad donde no existe la condenación. 

 

Así que, con eso, podemos pasar a los siguientes versículos donde Pablo 

va a hablar sobre la nueva vida a la que son llevados los creyentes. Ten 

cuidado con un lenguaje confuso y desafiante. 

 

2 pues por medio de él la ley del Espíritu de vida me ha liberado de la ley 

del pecado y de la muerte. 3 En efecto, la ley no pudo liberarnos porque 

la naturaleza pecaminosa anuló su poder; por eso Dios envió a su 

propio Hijo en condición semejante a nuestra condición de pecadores, 

para que se ofreciera en sacrificio por el pecado. Así condenó Dios al 

pecado en la naturaleza humana, 4 a fin de que las justas demandas de 

la ley se cumplieran en nosotros, que no vivimos según la naturaleza 

pecaminosa, sino según el Espíritu. (Romanos 8:2-4 NVI) 

 

La nueva vida de la que habla Pablo que tenemos “en Cristo” es una vida 

de libertad. Somos liberados en Cristo. Y se nos dice que esto es algo que 

“Dios ha hecho”, por lo que es una libertad dada por gracia. No lo 

ganamos de ninguna manera. Primero vemos que somos liberados de algo, 

a saber, “de la ley del pecado y de la muerte”. Los dos enemigos el pecado 

y la muerte ya no tienen la última palabra sobre nosotros. Y se nos dice 

exactamente por qué. 

 

Jesús fue enviado para tomar todo nuestro pecado y su pena de muerte 

para condenar al pecado en sí mismo. Bonito juego de palabras de Pablo 

allí. Nosotros no estamos condenados, es el pecado el que lo 

está. Entonces, ahora estamos libres de éste. Pero no solo somos 

liberados de algo; somos liberados para algo. 



Como dice Pablo, somos liberados “para que la justicia de la ley se 

cumpliese en nosotros, que no andamos conforme a la carne, sino 

conforme al Espíritu”. La palabra “andar” tiene la intención de indicar una 

forma de vida. En Cristo, somos liberados del pecado para vivir una vida 

justa. ¿De qué sirve ser libres del pecado si no andamos en esa libertad 

para vivir en justicia? Eso responde a la pregunta acerca de ser libres para 

pecar debido a que no hay condenación. Eso equivaldría a decir que somos 

libres de meternos en la cárcel. Esa no es una descripción de la libertad, 

sino una descripción de algo que no tiene sentido. 

 

Ahora que Pablo ha pasado algún tiempo hablando de la nueva vida que 

tenemos en Cristo, hará referencia a la vieja vida de la que hemos sido 

librados. 

 

5 Los que viven conforme a la naturaleza pecaminosa fijan la mente en 

los deseos de tal naturaleza; en cambio, los que viven conforme al 

Espíritu fijan la mente en los deseos del Espíritu. 6 La mentalidad 

pecaminosa es muerte, mientras que la mentalidad que proviene del 

Espíritu es vida y paz. 7 La mentalidad pecaminosa es enemiga de Dios, 

pues no se somete a la ley de Dios, ni es capaz de hacerlo. 8 Los que 

viven según la naturaleza pecaminosa no pueden agradar a Dios. 

(Romanos 8:5-8 NVI) 

 

Al contrastar la vida antigua con la vida nueva, se ha deslizado cierta 

confusión en nuestra comprensión de lo que Pablo está diciendo. No está 

hablando de dos realidades que están en guerra dentro de nosotros. Más 

bien, está hablando de dos mentalidades diferentes. La vieja mentalidad se 

enfoca en la “carne” y la nueva mentalidad se enfoca en el “Espíritu”. Y 

para Pablo, la palabra “carne” se refiere a la carne de pecado, no a 

nuestros cuerpos físicos. Vivir en la “carne” significa que estamos 

haciendo un mal uso de nuestro cuerpo, pero no es una renuncia al cuerpo 

mismo. Entonces, una mentalidad enfocada en la “carne” no está 

interesada en agradar a Dios. Por lo tanto, Pablo puede decir: “Los que 

están en la carne no pueden agradar a Dios”. Por el contrario, aquellos que 



han puesto su mente en el Espíritu son guiados a “vida y paz”. Esa es la 

vida que tenemos “en Cristo”. 

 

Ahora Pablo concluirá con otra declaración enfática de la realidad para 

aquellos que están en Cristo. 

 

9 Sin embargo, ustedes no viven según la naturaleza pecaminosa, sino 

según el Espíritu, si es que el Espíritu de Dios vive en ustedes. Y, si 

alguno no tiene el Espíritu de Cristo, no es de Cristo. 10 Pero, si Cristo 

está en ustedes, el cuerpo está muerto a causa del pecado, pero el 

Espíritu que está en ustedes es vida[a] a causa de la justicia. 11 Y, si el 

Espíritu de aquel que levantó a Jesús de entre los muertos vive en 

ustedes, el mismo que levantó a Cristo de entre los muertos también dará 

vida a sus cuerpos mortales por medio de su Espíritu, que vive en 

ustedes. (Romanos 8:9-11 NVI) 

 

Sin hacer preguntas y sin reservas, Pablo anuncia a la iglesia en Roma, y a 

nosotros hoy, la seguridad de que “no estamos en la carne, sino en el 

Espíritu”. La implicación es obvia. Debido a que somos aquellos que 

pertenecen a Cristo, Pablo nos está diciendo que vivamos en nuestra 

verdadera identidad. Vivir como si no perteneciéramos a Cristo es olvidar 

quiénes somos y vivir una mentira. Y hacemos esto a menudo. Entonces, 

necesitamos recordatorios constantes de quiénes somos, que es 

exactamente lo que Pablo les está dando a los creyentes en Roma, tanto 

judíos como gentiles. Les está recordando lo que significa estar en Cristo, 

pertenecerle a él y a su Padre. 

 

Esta es la vida para la que estamos hechos, y por la gracia de Dios hemos 

entrado en ella y podemos comenzar a vivirla. Y a medida que vivimos 

nuestra verdadera identidad en él, nos convertimos en testigos para los 

demás de que ellos también están invitados a esta vida sin condenación, 

una vida llena de paz y justicia. 



Pablo también nos deja con la esperanza de que incluso nuestros cuerpos 

físicos, que han sufrido a manos del pecado y la muerte, también serán 

resucitados a una nueva vida. En Cristo, somos redimidos y hechos 

completos. No habrá fractura entre nuestra mente y nuestro cuerpo. Todo 

consistirá en el mismo andar, yendo en la misma dirección, sin nada que 

nos desvíe. Hay mucho para meditar en estos pasajes. Por más que lo 

pensemos apenas rascaremos la superficie de lo que implicará plenamente 

esta nueva vida en Cristo. Pero seguramente no nos desilusionará. 

 

Preguntas de discusión en grupos pequeños 

De Hablando de vida 

• ¿Puedes relacionarte con la afirmación: “La vida es corta”? 
• ¿Qué te pareció la nueva frase de Greg, “La muerte es corta”? como 

una descripción más bíblica de nuestras vidas. 
• Greg afirmó que “la muerte ya no tiene la última palabra en nuestras 

vidas; la palabra de Dios para nosotros en Jesús sí”. ¿Cómo podría 
esto cambiar la forma en que vivimos día a día? ¿Cómo sería la vida 
si no le temiéramos a la muerte? 

Del sermón 

• ¿Puedes pensar en ejemplos de ocasiones en las que sentiste 
condenación? ¿De dónde viene la condena más a menudo para 
ti? Esto incluye familiares, amigos, figuras de autoridad, líderes de la 
iglesia, ¿tú mismo u otras personas en las que puedas pensar? 

• Discute la imagen de la condenación como si fueran piedras. ¿Cuál 
es el resultado de aferrarse a la condenación? ¿Qué dice acerca de 
nosotros cuando lanzamos nuestras piedras de condenación a los 
demás? 

• ¿Te resulta difícil creer la declaración enfática de Pablo de que no 
hay condenación en Cristo? Si es así, explica por qué. 



• Según el pasaje, ¿cuándo no hay condenación? Discute el significado 
de la respuesta. 

• Según el pasaje, ¿para quién no hay condenación? Discute el 
significado de la respuesta. 

• Discute la vida de libertad como se ve en la descripción de Pablo de 
la nueva vida que tenemos en Cristo. ¿De qué somos libres y para 
qué somos libres? 

• ¿Cuál es la diferencia entre la palabra “carne” y la palabra “cuerpo” 
como la usa Pablo? 

• ¿De qué manera podemos recordarnos unos a otros quiénes somos 
en Cristo para que podamos vivirlo en nuestras vidas? 



 

 
 

Sermón del 23 de julio de 2023 – Propio 11 

Video en YouTube: “Él ya está aquí” https://youtu.be/W8_LEbUIlxY 

 

Salmo 139:1-12, 23-24 • Génesis 28:10-19a • Romanos 8:12-25 • Mateo 

13:24-30, 36-43 

 

En el Tiempo Ordinario, los seguidores de Cristo están invitados a 

explorar cómo internalizamos, vivimos y compartimos el ser hechos 

nuevos en Cristo. Esto no se puede hacer a menos que los cristianos 

puedan confiar en la presencia y el poder de Dios. El tema de esta semana 

es Dios tiene todas las cosas en sus manos. El Salmo que nos llama a 

adorar habla de la omnipresencia de Dios: no hay lugar al que podamos ir 

para escapar de su presencia amorosa. En Génesis 28, Jacob tuvo una 

visión que, en parte, dio testimonio de la actividad continua de Dios en la 

tierra. El pasaje de Romanos habla a los cristianos como hijos de Dios que 

pueden tener esperanza en nuestro Padre para cumplir su deseo de redimir 

a toda la creación. La escritura de Mateo presenta una parábola que ilustra 

que Dios no dejará de impartir juicio y justicia, llevando todas las cosas a 

su debido final. 

Seguro en Cristo 

Romanos 8:12-25 

Pocas cosas pueden inspirar schadenfreude como un tabloide, (la prensa 

de los escándalos). Si no estás familiarizado con el 

término, schadenfreude es una palabra que describe el placer derivado de 

la desgracia de otra persona, y los tabloides lo exportan en grandes 

cantidades. En este momento, si entras en cualquier supermercado y te 

paras en el pasillo de la caja, verás al menos un titular que promete 

detalles sobre el divorcio inminente de una pareja famosa. Es probable que 

Inicio 

https://youtu.be/W8_LEbUIlxY


veas artículos tentadores sobre una disputa dentro de la familia real 

británica. La infidelidad probablemente tendría una fuerte presencia con 

palabras como "escándalo" y "expuesto" en negrita. Si tienes suerte, 

incluso podría leer titulares que prometen pruebas contundentes de 

abducciones extraterrestres que fueron encubiertas por el gobierno. 

 

Es posible que desees leer algunos titulares recientes para hacer tu punto. 

 

La mayoría de los adultos entienden que los tabloides no cumplen con 

altos estándares de periodismo, y mucho de lo que leemos en ellos es 

falso. Sin embargo, muchas personas todavía los encuentran 

irresistibles. ¿Por qué? Ciertamente, tiene algo que ver con la naturaleza 

escandalosa de los tabloides. Las historias parecen diseñadas por expertos 

para estimular los centros de placer culposo en nuestros cerebros. 

 

Si bien hay muchas razones por las que la gente lee los tabloides y algunos 

de ellos pueden ser perfectamente inocentes, una cosa a considerar es que 

los tabloides transmiten constantemente el colapso de nuestras 

instituciones y las cosas que valoramos. Presentan historias sobre 

divorcios, conspiraciones, indiscreciones que cometen los modelos a 

seguir y lo peor del comportamiento humano, y nos lo comemos. Las 

historias nos hacen felices, ya que no compartimos las circunstancias de 

aquellos sobre los que se escribe en los artículos, ¿pero a qué 

precio? ¿Podrían los tabloides y medios similares estar contribuyendo a la 

erosión de nuestro sentido de seguridad y el de creer en cosas 

verdaderamente buenas? ¿Podríamos estar volviéndonos más cínicos 

como pueblo, dudando de que algo bueno pueda durar? 



 
 

No se puede culpar únicamente a los tabloides y “los medios” por la 

disminución de la confianza en las instituciones y la confiabilidad de las 

personas. En todos los ámbitos de nuestra sociedad, podemos encontrar 

ejemplos de traición a la confianza por parte de quienes deberían hacerlo 

mejor. Una miríada de escándalos eclesiásticos ha hecho que muchas 

personas desconfíen de los líderes religiosos. Para algunos, parece que 

una vez que un líder de la iglesia alcanza cierta notoriedad, una caída en 

desgracia es casi inevitable. No debería sorprender que la afiliación 

religiosa continúe disminuyendo en Estados Unidos y en la mayoría del 

mundo occidental. 

 

En esta temporada del Tiempo Ordinario, estamos explorando cómo la 

iglesia da testimonio del Rey y su reino en el mundo. Mientras vamos y 

compartimos las Buenas Nuevas con nuestros vecinos, encontraremos 

muchas personas que no confían en nuestro mensaje ni en nuestros 

motivos. Hay una brecha de credibilidad que los cristianos deben salvar 



con sus vecinos al demostrar en palabra y en acción que Jesús es el 

Señor. Esto no se puede hacer sin el Espíritu Santo. Sin embargo, tenemos 

un papel que desempeñar. Al seguir la dirección del Espíritu Santo y 

entrar en nuestras comunidades, debemos hacerlo creyendo en un Dios 

que es completamente bueno. Es problemático pedirle a la gente que 

entregue su vida a Jesús si nosotros mismos nos sentimos inseguros al 

poner nuestra vida en sus manos. 

 

Si no tenemos cuidado, el sentido de cinismo y desconfianza de las 

personas en nuestra sociedad puede manifestarse en la iglesia 

cristiana. Podemos ver nuestra relación con Dios como algo inestable y 

sujeto a desmoronarse como tantos matrimonios de celebridades. 

 

Si nada en nuestro mundo es sólido, ¿cómo podemos estar seguros de que 

Dios es sólido? ¿Qué le impedirá cambiar de opinión acerca de nosotros y 

dejarnos de lado? Muchos creyentes son cautelosos en su relación con 

Dios porque han aprendido a desconfiar de las figuras paternas 

masculinas, las personas con poder o cualquier cosa que parezca 

demasiado buena para ser verdad. No se comprometen completamente con 

Dios porque están esperando que les falle. Si bien ningún cristiano puede 

tener una fe perfecta en esta vida, debemos crecer continuamente en 

nuestra convicción del amor y la fidelidad de Dios. Sin embargo, en 

nuestro quebrantamiento, nuestra capacidad de confiar en él puede verse 

atrofiada durante un tiempo. 

 

En su carta a la iglesia de Roma, uno de los objetivos de Pablo era ayudar 

a su audiencia a sentirse segura en su relación con Dios. Los destinatarios 

de su carta estaban experimentando incertidumbre en su identidad en 

Cristo debido a las divisiones entre cristianos judíos y no judíos (gentiles), 

y la persecución que enfrentaban por parte de las autoridades 

romanas. Los creyentes parecían estar en desacuerdo sobre si era necesario 

guardar las leyes dietéticas judías y los días sagrados para seguir a 

Cristo. Estar equivocado significaba hacer cambios significativos en la 



vida para ser aceptable ante Dios, cambios que pueden haber sido 

demasiado difíciles de hacer. 

 

Es posible que no podamos relacionarnos con este desacuerdo en 

particular. Sin embargo, ciertamente podemos ver a los cristianos de hoy 

sintiéndose inseguros en su fe por los desacuerdos en sus congregaciones 

sobre política, preguntas LGBTQ+, medidas de cuidado de COVID y por 

la cultura. ¿Cómo puede Dios ser bueno si su pueblo está 

dividido? Ciertamente deberíamos poder entender cómo la pérdida de 

confianza en las personas, especialmente con aquellas que se identifican 

como cristianas, puede llevar a que uno se sienta inseguro en su relación 

con Dios. Pablo escribió para tranquilizar a la iglesia en Roma acerca de la 

fidelidad de Dios, y sus palabras también pueden brindarnos consuelo a 

nosotros. El apóstol dijo: 

 

12 Por tanto, hermanos, tenemos una obligación, pero no es la de vivir 

conforme a la naturaleza pecaminosa. 13 Porque, si ustedes viven 

conforme a ella, morirán; pero, si por medio del Espíritu dan muerte a 

los malos hábitos del cuerpo, vivirán. 14 Porque todos los que son 

guiados por el Espíritu de Dios son hijos de Dios. 15 Y ustedes no 

recibieron un espíritu que de nuevo los esclavice al miedo, sino el 

Espíritu que los adopta como hijos y les permite clamar: « ¡Abba! 

¡Padre!» 16 El Espíritu mismo le asegura a nuestro espíritu que somos 

hijos de Dios. 17 Y, si somos hijos, somos herederos; herederos de Dios y 

coherederos con Cristo, pues, si ahora sufrimos con él, también 

tendremos parte con él en su gloria…” (Romanos 8:12-17 NVI) 

 

Pablo usó la metáfora de la adopción para ayudar a su audiencia a 

comprender el amor profundo y vinculante de Dios por 

ellos. Curiosamente, los judíos y los gentiles de la iglesia en Roma tenían 

que compartir conocimientos para poder entender lo que el apóstol estaba 

tratando de comunicar. Basado en lo que sabemos, no parece haber 

adopción legislada por el estado en la cultura judía. Sin embargo, existía 

en la cultura griega y romana. En la cultura romana, por ejemplo, no era 



raro que un hijo biológico fuera dado en adopción para mantener el legado 

familiar de una pareja que no tenía heredero varón. De lo contrario, el 

título familiar y el patrimonio podrían perderse. Si bien existían otros 

mecanismos para cuidar compasivamente a los huérfanos y otros niños 

necesitados, no había menciones reales de adopción en la Ley Mosaica o 

la escritura judía. Para los cristianos gentiles, el concepto de Dios como 

Padre les era ajeno. Por lo que podemos decir, el pueblo judío fue el 

primero en ver a Dios como un Padre amoroso para la humanidad. Por lo 

tanto, tanto la cosmovisión judía como la gentil eran necesarias para que 

los creyentes de ese tiempo vieran a Dios como su Padre adoptivo. 

 

En la institución de la adopción, un niño pasa de un sistema familiar, con 

sus tradiciones religiosas, sociales y culturales, a otro sistema familiar, 

probablemente diferente. Este cambio afecta los componentes básicos del 

autoconcepto de un niño en la medida en que se podría argumentar que la 

adopción provoca un cambio fundamental en la identidad de un niño. La 

adopción es iniciada por el adoptante que opta por vincularse 

jurídicamente con el adoptado. Bajo la ley romana, los hijos adoptivos 

tenían los mismos derechos y privilegios que los hijos naturales. 

 

Por lo tanto, la adopción es una metáfora de la redención y la conexión 

inseparable con el Padre de aquellos que siguen a Cristo. Éramos parte de 

un sistema familiar disfuncional que nos estaba destruyendo, y Dios nos 

hizo suyos. Ahora, somos parte de un sistema familiar que nos da vida 

eterna y abundante. Él nos buscó y nos adoptó por su propia iniciativa. Por 

su amor inagotable, Dios nos unió voluntariamente a sí mismo con lazos 

que no se pueden romper. El Padre excedió los requisitos de la ley y nos 

hizo coherederos con el Hijo inmaculado de Dios. Incluso podemos 

invocar al Padre usando el mismo nombre para Dios que Jesús mismo 

usó: Abba (traducido como "papá" o "papá"). Entonces, podemos estar 

seguros en nuestra relación con Dios. El Padre, a través de la vida, muerte, 

resurrección y ascensión de Jesús, no solo nos conectó con él, sino que 

también cambió nuestra identidad. Ya no podemos ser nada más que sus 

hijos, y nuestras inseguridades no alteran esa verdad fundamental. 



En un mundo donde parece que nada bueno dura y la gente siempre nos 

defrauda, podemos estar seguros del amor inmutable de Dios por 

nosotros. Él es siempre fiel, y no debemos preocuparnos de que cambie de 

opinión acerca de nosotros. En consecuencia, como seguidores de Cristo, 

debemos hacer todo lo posible para no cambiar de opinión acerca de 

Dios. Necesitamos tener cuidado de no alejar nuestros afectos de Dios por 

las cosas que sufrimos en esta vida. En Romanos 8, Pablo continúa: 

 

18 De hecho, considero que en nada se comparan los sufrimientos 

actuales con la gloria que habrá de revelarse en nosotros. 19 La 

creación aguarda con ansiedad la revelación de los hijos de Dios, 20 

porque fue sometida a la frustración. Esto no sucedió por su propia 

voluntad, sino por la del que así lo dispuso. Pero queda la firme 

esperanza 21 de que la creación misma ha de ser liberada de la 

corrupción que la esclaviza, para así alcanzar la gloriosa libertad de los 

hijos de Dios. 

22 sabemos que toda la creación todavía gime a una, como si tuviera 

dolores de parto. 23 Y no solo ella, sino también nosotros mismos, que 

tenemos las primicias del Espíritu, gemimos interiormente, mientras 

aguardamos nuestra adopción como hijos, es decir, la redención de 

nuestro cuerpo. 24 Porque en esa esperanza fuimos salvados. Pero la 

esperanza que se ve ya no es esperanza. ¿Quién espera lo que ya tiene? 

25 Pero, si esperamos lo que todavía no tenemos, en la espera 

mostramos nuestra constancia. (Romanos 8:18 -25 NVI) 

 

El Espíritu Santo impulsó a Pablo a reconocer el sufrimiento de la iglesia 

en Roma. No minimizó su dolor, e incluso reconoció sus gemidos 

internos. ¿Te identificas? ¿Observas a veces la condición del mundo y te 

lamentas por dentro? ¿A veces las cosas se ven tan mal que sientes que 

pierdes la esperanza? ¿Puedes sentirte a veces cada vez más escéptico y 

apático? Todos tenemos en algún momento. En este mundo 

sufriremos. Sin embargo, no podemos permitir que nuestro sufrimiento 

eclipse la realidad de nuestra adopción. No importa cuán oscuro se vea el 

mundo, no puede impedir que la gloria de Dios se revele en 



nosotros. Todavía no vemos esa gloria plenamente manifestada en 

nosotros, pero Cristo nos ha dado una bendita seguridad. Él ha asegurado 

nuestra salvación y adopción eterna. Él ha triunfado sobre el mundo por 

nosotros, y nosotros le pertenecemos. Nada nos puede arrebatar de su 

mano. 

 

El sufrimiento que experimentamos en esta vida será olvidado cuando 

Cristo regrese y podamos experimentar plenamente nuestra 

adopción. Muchas de las cosas que nos parecen tan importantes hoy serán 

más que insignificantes en la eternidad. Tenemos que recordar que un día 

no habrá tabloides ni schadenfreude. Estas cosas, junto con cualquier otra 

manifestación de dolor y sufrimiento, pasarán, por lo que no debemos 

permitir que el escepticismo y la apatía echen raíces en nosotros. Jesús 

redimió, redime y redimirá todas las cosas. Esta es una buena noticia para 

nosotros y el mundo. Esto es parte de las Buenas Nuevas que Cristo nos 

llama a compartir. 

 

En un mundo donde todo parece hecho para romperse, podemos estar 

seguros en nuestra relación con Dios gracias a Cristo. Si alguna vez 

sentimos que el mundo se derrumba a nuestro alrededor, solo necesitamos 

mirarlo a él y encontrar estabilidad en el amor inmutable de 

Dios. Podemos encontrar refugio en nuestra relación con nuestro Padre 

adoptivo, y en Jesús podemos encontrar esperanza. Como dice la canción, 

“Sobre Cristo, la roca firme estoy de pie. Todo lo demás es arena que se 

hunde. Todo lo demás es arena que se hunde”. 

 

Preguntas de discusión en grupos pequeños 

Del video: Hablando de vida 

• ¿Por qué crees que es peligroso pensar que los cristianos 
necesitamos “llevar a Jesús” a nuestro prójimo? 

• ¿Puedes pensar en alguna forma en que Dios está trabajando en tu 
comunidad? 



Del sermón 

• ¿Por qué crees que la pérdida de confianza en los cristianos a veces 
puede llevar a uno a sentirse inseguro en su relación con Dios? 

• ¿Qué tiene de hermosa la metáfora de la adopción usada por 
Pablo? ¿Hay alguna parte de la metáfora de la adopción que te haga 
sentir incómodo? 

• ¿Cuáles son algunas formas en que los cristianos pueden ayudarse 
unos a otros a permanecer fieles a Dios? 



 

 

 

Sermón del 30 de julio de 2023 – Propio 12 

Video en YouTube: “Testarudez” https://youtu.be/V61HGPlqjH8 

 
Salmo 105:1-11, 45b o Salmo 128 • Génesis 29:15-28 • Romanos 8:26- 

39 • Mateo 13:31-33, 44-52 

 

El tema de esta semana es la seguridad de la fidelidad de Dios. El Salmo 

que nos llamada a adorar celebra la fidelidad de Dios a Israel en su pacto 

con ellos. La lectura del Génesis del Antiguo Testamento relata la historia 

de la persistencia de Jacob en casarse con Raquel a pesar del engaño de 

Labán. El texto epistolar de Romanos registra la seguridad de Pablo de la 

ayuda y la fidelidad divinas de Dios frente a toda oposición. La lectura del 

Evangelio de Mateo presenta seis parábolas para revelar la naturaleza y la 

vida del reino de Dios. 

Dios es por nosotros 

Romanos 8:26-39 (NVI) 

Se ha dicho que Romanos 8 es el Evangelio en pocas palabras. Pablo está 

llevando la primera parte de su carta a una conclusión climática en el 

capítulo 8, antes de abordar el tema que pesaba en su corazón: el rechazo 

de Jesús por parte de su propio pueblo judío. Lado a lado, estos dos temas 

pintan un cuadro desgarrador para Pablo. Teniendo en cuenta las 

asombrosas buenas noticias dadas en Jesucristo, ¿por qué alguien las 

rechazaría? Y para Pablo, el rechazo de los judíos a Cristo equivale a un 

rechazo de sí mismo. Si recuerdas, buscaron matar a Pablo en varias 

ocasiones. Para Pablo, el rechazo de Cristo por parte de su propio pueblo 

fue extremadamente personal. 

Inicio 

https://youtu.be/V61HGPlqjH8


¡Tal vez puedas identificarte! Como cristianos, nos duele el corazón por 

aquellos, especialmente por nuestros amados amigos y familiares, que no 

parecen estar interesados en lo más mínimo en el evangelio de 

Jesucristo. De hecho, es posible que hayas experimentado personalmente 

su rechazo al tratar de compartir las increíbles buenas noticias que Pablo 

ha presentado en Romanos 8. 

 

Tal vez hayas dicho lo que dicen tantos cristianos cuando observan todo el 

dolor y el sufrimiento en el mundo: “¿Cómo puede alguien pasar por este 

mundo sin saber quién es Dios?” Esa pregunta solo proviene de aquellos 

que saben por experiencia la diferencia entre conocer al Dios revelado en 

Jesucristo y las Escrituras, y no conocerlo mientras se vive en esta era 

quebrantada, distorsionada y malvada. 
 
 



¿Cómo lidia uno con las pérdidas trágicas e increíbles que tantos deben 

soportar? ¿Cómo enfrenta la gente la amenaza de la guerra, la enfermedad 

y el crimen, especialmente cuando aparece en su propio patio 

trasero? ¿Cómo se hace frente a las propias debilidades, defectos, fracasos 

y angustias, y especialmente, a la propia e inevitable muerte, sin la 

esperanza permanente que sólo viene en Cristo? Todas estas son preguntas 

que pueden surgir cuando vemos el evangelio en toda su belleza, y por 

otro lado el rechazo visceral hacia éste. 

 

Pero estas no son las preguntas que Pablo nos hace en nuestra selección de 

Romanos para hoy. Pablo ha estado llenando casi todos los párrafos de 

Romanos 8, de una forma u otra, con las buenas noticias de que Dios es 

por nosotros. Quizás esa es la conclusión más simple que podemos 

establecer sobre lo que vemos en Jesucristo. ¡Dios es por nosotros! Y esa 

realidad lleva a Pablo a hacer una serie de preguntas retóricas que 

esencialmente preguntan: "Si Dios es por nosotros, ¿quién contra 

nosotros?" Esa es una buena pregunta para que la respondamos hoy, ya 

que nos encontramos nadando río arriba contra las corrientes de rechazo a 

causa de nuestra fe en Jesús. “Si Dios es por nosotros, ¿quién contra 

nosotros?” 

 

Pablo parece anticipar una respuesta a esa pregunta que quizás no 

pensamos en considerar: 

 

26 Así mismo, en nuestra debilidad el Espíritu acude a ayudarnos. No 

sabemos qué pedir, pero el Espíritu mismo intercede por nosotros con 

gemidos que no pueden expresarse con palabras. 27 Y Dios, que 

examina los corazones, sabe cuál es la intención del Espíritu, porque el 

Espíritu intercede por los creyentes conforme a la voluntad de Dios. 

(Romanos 8:26-27 NVI) 

 

Aquí encontramos que Dios es por nosotros de tal manera que ni siquiera 

podemos estar en contra de nosotros mismos. Nuestra debilidad no se nos 

retira. Sin embargo, nuestra falta de comprensión de por qué orar no nos 



impide nuestra relación con Dios. La oración puede ser vista como el 

pináculo de nuestra relación con el Padre, una participación en una 

comunión real que se está dando entre el Padre y su Hijo en el Espíritu. A 

esto somos llevados, y como Dios es por nosotros, nos da su Espíritu, que 

nos ayudará en nuestra debilidad, para que no obre en nuestra 

contra. Todos podemos experimentar momentos en los que nos cuesta 

articular una oración o encontrar las palabras para expresar lo que 

sentimos. 

 

El Espíritu también ayuda con eso, pero parece que Pablo tiene algo más 

profundo en mente. Pablo está señalando un gemido que no podemos 

expresar. Ni siquiera sabemos cuáles son nuestras necesidades y deseos 

más profundos, así que gemimos. Estos gemidos dan testimonio de una 

realidad más profunda de la voluntad de Dios para nosotros. No podemos 

comprender lo que Dios tiene reservado para nosotros, para qué nos creó 

en última instancia. Si solo recibiéramos lo que pedimos, recibiríamos 

mucho menos de lo que Dios está dispuesto a dar. Entonces, Dios envía el 

Espíritu para traducir nuestros gemidos en una oración santificada que 

coincida con lo que Dios quiere darnos en Cristo Jesús. 

 

Nuestro Padre celestial es tan por nosotros que ni siquiera nos permitirá 

estar contra nosotros. Dios envía el Espíritu para traducir nuestros 

gemidos en una oración santificada que coincida con lo que Dios quiere 

darnos en Cristo Jesús. Nuestro Padre celestial es tan por nosotros que ni 

siquiera nos permitirá estar contra nosotros. 

 

Él va más allá en los siguientes tres versículos para expandir su punto: 

 

Más que vencedores 

28 Ahora bien, sabemos que Dios dispone todas las cosas para el bien de 

quienes lo aman, los que han sido llamados de acuerdo con su 

propósito. 29 Porque a los que Dios conoció de antemano, también los 

predestinó a ser transformados según la imagen de su Hijo, para que él 

sea el primogénito entre muchos hermanos. 30 A los que predestinó, 



también los llamó; a los que llamó, también los justificó; y a los que 

justificó, también los glorificó. (Romanos 8:28-30 NVI) 

 

Pablo da una declaración radical de que "todas las cosas ayudan a 

bien". Ese “todo” significa que podemos incluir todas nuestras pruebas y 

sufrimientos, todas nuestras debilidades y deficiencias. Pablo no quiere 

decir que Dios causa todas las cosas, sino que él obra en todas las cosas 

para lograr sus buenos propósitos para nosotros. Sí, nuestras decisiones 

tienen consecuencias reales, y nuestra resistencia a Dios no es un camino 

hacia la relación permanente con él que Dios desea. Sin embargo, incluso 

en nuestras fallas podemos confiar en que el Padre seguirá obrando para 

nuestro bien. Entonces, para aclarar, el pecado no es un buen ingrediente 

que Dios usa para nuestro bien. No, el pecado es nuestro rechazo a Dios, y 

podemos confiar en que Dios rechazará nuestro rechazo. Así es como Dios 

está obrando para nuestro bien, aun cuando nosotros estemos obrando en 

su contra. 

 

La promesa que Pablo está declarando es que cuando consideramos todo 

el sufrimiento que se nos presente, independientemente de su causa, 

podemos enfrentarlo sabiendo que Dios está obrando en él para sumarlo a 

algo bueno, es decir, llegar a ser más como Cristo. Así es como el 

cristiano puede afrontar con esperanza un mundo lleno de sufrimiento y 

dolor. 

 

Nuestros sufrimientos no son en vano. Esa es una gran diferencia que el 

creyente tiene sobre el incrédulo cuando enfrenta el sufrimiento. Sabemos 

que nuestros sufrimientos ahora pueden servir para un propósito tan 

grandioso que los sufrimientos palidecen en comparación. Ya no sufrimos 

por sufrir; nuestros sufrimientos se convierten en un instrumento para 

promover la obra de Dios de llevarnos a su gloria. Nunca miraremos hacia 

atrás a nuestros sufrimientos, no importa cuán profundas sean las 

cicatrices o la pérdida, y nos sentiremos decepcionados por lo que Dios 

hizo en ellos. Valdrá completamente la pena. Y debemos agregar, que al 

final, nuestras pérdidas son redimidas. Entonces, Dios no solo obra en 



nuestros sufrimientos y pérdidas para acercarnos a sus buenos propósitos, 

sino que también nos restaura todo lo que se perdió. Pablo no está 

justificando nuestro sufrimiento con los buenos propósitos de Dios. Nos 

está recordando el amor redentor del Padre para restaurarnos, incluyendo 

todo lo que hemos perdido y sufrido. 

 

Estos versículos han alimentado el debate teológico durante siglos sobre 

conceptos como la precognición (conocimiento anticipado) y la 

predestinación. Pero esa no es la preocupación de Pablo aquí. Su enfoque 

no está en estas palabras aquí o en otro lugar para el caso. El objetivo de 

Pablo es asegurarnos que no hay razón para preocuparse o dudar de 

nuestra salvación. Estos versículos pasan del estímulo anterior de Pablo 

sobre la participación del Espíritu en nuestras vidas presentes, a la 

participación decidida de Dios en el pasado. Su plan era llevarnos a la 

gloria mucho antes de que apareciésemos en escena. 

 

Aquí Pablo incluso está hablando de que seamos “glorificados” en tiempo 

pasado. Pablo no plantea la cuestión de si las personas pueden o no pueden 

rechazar la gloria que Dios ofrece. Por lo tanto, no necesitamos 

preocuparnos por tales debates aquí. Más bien, podemos animarnos a que 

nuestra glorificación, nuestro llegar a ser como Cristo, era el plan de Dios 

desde el principio. Básicamente, si queremos la salvación y los buenos 

propósitos de Dios, estamos seguros de que Dios nos llevará a ello. 

 

A medida que avanzamos en los versículos restantes de Romanos 8, 

veremos que Dios no solo obra en nuestro presente y nuestro pasado para 

sus buenos propósitos para nosotros, sino que tampoco permite que nada 

en el futuro impida sus planes para nosotros. 

 

Pablo quiere alentar a sus lectores, incluyéndonos a nosotros, a la luz del 

hecho de que nuestro futuro inmediato siempre presentará la amenaza de 

dificultades, especialmente para aquellos que están en Cristo. Es aquí 

donde da expresión a la pregunta retórica con la que hemos estado 

trabajando: “Si Dios es por nosotros, ¿quién contra nosotros?” 



31 ¿Qué diremos frente a esto? Si Dios está de nuestra parte, ¿quién 

puede estar en contra nuestra? 32 El que no escatimó ni a su propio 

Hijo, sino que lo entregó por todos nosotros, ¿cómo no habrá de darnos 

generosamente, junto con él, todas las cosas? (Romanos 8:31-32 NVI) 

 

La respuesta, por supuesto, es bastante obvia. Si Dios es por nosotros, 

entonces nadie puede estar contra nosotros. Lo que significa que nadie 

puede tener éxito en su oposición a lo que Dios está haciendo en 

nosotros. Pero Pablo no nos da esta respuesta directa. Continuará 

señalando quién es Dios para responder la pregunta. Él nos recuerda aquí 

que Dios no escatimó a su propio Hijo, sino que lo entregó por todos 

nosotros. Ese es el Dios que vemos en Jesucristo. Un Dios que no nos 

oculta lo mejor de sí mismo. Él no es tacaño ni reacio a darnos todas las 

cosas. Nunca encontraremos un lugar en el carácter de Dios que nos 

permita reclamar que su promesa de gloria nos es retenida. El Padre tiene 

la intención de cumplir su palabra por ser quien es. Y vemos que ya lo 

tiene. Al darnos a su propio Hijo, en su gracia ya nos ha dado todas las 

cosas. 

 

Pablo ahora tiene otra pregunta retórica para animarnos. 

 

33 ¿Quién acusará a los que Dios ha escogido? Dios es el que justifica. 

(Romanos 8:33 NVI) 

 

Mientras Pablo mira hacia el futuro, puede asegurarnos que, en el último 

día del juicio, no habrá nadie que pueda acusarnos porque Dios ya ha 

asegurado un veredicto de no culpabilidad. Mientras anticipamos este 

pronunciamiento final en el futuro, podemos vivir esta realidad en el 

presente. Incluso cuando fallamos, podemos resistir las acusaciones del 

maligno de que estamos más allá de la obra salvadora de 

Dios. Nuevamente, si Dios es por nosotros, ¿quién contra 

nosotros? Incluso el malvado tendrá que morderse la lengua. 



Pero el maligno puede hacer que otros hagan su trabajo sucio. ¿Con qué 

frecuencia nos acusamos a nosotros mismos o somos víctimas de las 

acusaciones de los demás? En respuesta, a menudo intentamos 

justificarnos. Pero es Dios quien justifica. No se nos ha dado esa 

autoridad. La próxima vez que alguien te acuse de algo, no importa cuán 

atroz sea, puedes decirle correctamente: “Tu acusación está 

lamentablemente por debajo de mi pecado real. Sin embargo, Jesús se 

ha rebajado lo suficiente como para perdonarlo”. No hay necesidad de 

justificarte. Dios ya te ha justificado en Jesucristo. Y no hay necesidad de 

recibir una acusación que vaya en contra de la palabra de Dios. A medida 

que confiamos en la palabra de Dios para nosotros, esa palabra puede 

protegernos de los dardos de las acusaciones lanzadas en nuestro camino. 

 

Pablo continúa… 

 

34 ¿Quién condenará? Cristo Jesús es el que murió, e incluso resucitó, y 

está a la derecha de Dios e intercede por nosotros. (Romanos 8:34 NVI) 

 

La muerte de Cristo tomó toda nuestra condenación y la clavó en la 

cruz. No solo tenemos el sacrificio de Jesús por nuestros pecados, sino que 

tenemos a Jesús, resucitado y vivo, intercediendo por nosotros por toda la 

eternidad. Si Jesús no te condena, todos los demás deben de dejar sus 

piedras. 

 

Una última pregunta de Pablo... 

 

35 ¿Quién nos apartará del amor de Cristo? ¿La tribulación, o la 

angustia, la persecución, el hambre, la indigencia, el peligro, o la 

violencia? 36 Así está escrito: «Por tu causa siempre nos llevan a la 

muerte; ¡nos tratan como a ovejas para el matadero!» 

37 Sin embargo, en todo esto somos más que vencedores por medio de 

aquel que nos amó. (Romanos 8:35-37 NVI) 



Pablo enumera varias dificultades, la mayoría de las cuales él mismo 

experimentó, que pueden tentarnos a pensar que Dios no nos ama. Pablo 

incluso incluye la referencia del Salmo 44:22 representar gráficamente el 

problema. La lista de Pablo aquí no solo cubre las dificultades diarias que 

pueden surgir en nuestro camino, sino que también cubre el sufrimiento 

que puede surgir por tener fe en Cristo. Ninguna de las causas del 

sufrimiento se eleva sobre la otra. Y tampoco nos puede separar del amor 

de Dios. Pablo no deja esta pregunta sin respuesta. Nos da un “no” audaz y 

firme. Y va más allá al afirmar que “somos más que vencedores por medio 

de aquel que nos amó”. ¿Cómo llega uno a ser “más” que un 

conquistador? La victoria no se limita a la simple conquista del 

sufrimiento. No es sólo que superamos la presente prueba o persecución 

que alguna vez nos aquejaba. Es que se nos ha dado una participación en 

la propia victoria de Cristo en nuestros sufrimientos. El premio se suma a 

la gloria eterna que Dios tiene para nosotros. Hay más para nosotros que 

simplemente ser conquistadores; 

 

Pablo ahora concluye agotando la tinta de su pluma para responder a la 

pregunta: “Si Dios es por nosotros, ¿quién contra nosotros? 

 

38 Pues estoy convencido de que ni la muerte ni la vida, ni los ángeles ni 

los demonios, ni lo presente ni lo por venir, ni los poderes, 39 ni lo alto 

ni lo profundo, ni cosa alguna en toda la creación podrá apartarnos del 

amor que Dios nos ha manifestado en Cristo Jesús nuestro Señor. 

(Romanos 8:38-39 NVI) 

 

Pablo no deja piedra sin remover en estos dos versículos finales. Puedes 

sentir su búsqueda para cubrir todas las posibles objeciones que podamos 

presentar para contrarrestar el amor de Dios por nosotros. En última 

instancia, proporciona una captura de todo "ni ninguna cosa creada" en 

caso de que se haya olvidado algo. Esta es la palabra de Dios para ti 

hoy. Él quiere que sepamos que el Dios que vemos en Jesucristo es el Dios 

que te ama hasta el final. Nada se interpondrá jamás entre tú y su amor por 

ti. Absolutamente nada. ¡Amén! 



Inicio 

Preguntas de discusión en grupos pequeños 

De Hablando de vida 

• ¿Tienes una historia de terquedad que puedas compartir? 
• ¿De qué manera podemos hablar de Dios como “obstinado”? 

Del sermón 

• ¿Puedes relacionarte con el corazón apesadumbrado de Pablo de 
conocer a Jesús mientras su propio pueblo lo ha rechazado? 

• ¿Cómo respondes la pregunta retórica de Pablo “¿Si Dios es por 
nosotros, quién contra nosotros?” ¿Cómo te impacta? 

• Analice la declaración de Pablo de que “el Espíritu mismo intercede 
por nosotros con gemidos indecibles”. 

• ¿Tienes experiencias que puedas compartir donde viste a Dios 
trabajando en algo doloroso que era para tu bien? 

• ¿Cómo nos ayuda nuestra fe en los propósitos de Dios para nosotros 
durante estos tiempos de sufrimiento? 

• ¿Qué consuelo tenemos al saber que Cristo no nos condena? 
• Discute lo que significa ser más que vencedores. 

 

 
 

  © 2023 COMUNIÓN DE GRACIA INTERNACIONAL. RESERVADOS TODOS LOS DERECHOS  


