
 

 

 

 

 

 

Sermón para el 1 de enero de 2023 – Día de Año Nuevo 

Mira el video hablando de vida 5006 “El menor de estos” 

https://youtu.be/46bH5zsSPXg 

 

 

 

 

 

Capacitados para un viaje con Jesús   

enfocado en Su misión 

 

CAPACITADORCGI 
 

Con los Sermones Para Enero 2023 

 

                                     Mes Diciembre 2022 

 

1 de enero de 2023 

15 de enero de 2023 

 

8 de enero de 2023 

 

Inicio 

22 de enero de 2023 

 
29 de enero de 2023 

 

https://youtu.be/46bH5zsSPXg


Salmos 8:1-9 • Eclesiastés 3:1-13 • Apocalipsis 21:1-6a • Mateo 25:31-46 

El tema de esta semana es Dios es nuestro rey glorioso y benévolo. El Salmo 

que nos llama a adorar, nos recuerda la majestad de Dios y cómo nos ha 

coronado de honor y de gloria. El escritor de Eclesiastés reconoce que Dios ha 

hecho todo por nosotros de principio a fin. En el Evangelio de Mateo, Jesús 

habla de venir en toda su gloria, reinando sobre las naciones. Y en el libro de 

Apocalipsis, vemos a Dios haciendo nuevas todas las cosas mientras mora con 

nosotros, tomando el lugar que le corresponde en el trono. 

Todas las cosas hechas nuevas Apocalipsis 21:1-6  

¿Sabías que hay personas que van a una librería, toman un libro que parece 

interesante y proceden a leer el último capítulo? Solo comprarán el libro, si les 

gusta el final. Para algunos de nosotros, eso arruinaría la tensión; si revelas el 

final, ya no hay razón para leer el libro. 

Sin embargo, cuando se trata de nuestro destino como creyentes, conocer el 

final de nuestra historia es de suma importancia. Como personajes de esta gran 

saga, comenzamos nuestro viaje de fe conociendo el final del libro. Algunas 

cosas en la vida son demasiado importantes para dejarlas en tensión. 

Cerca del final del libro de Apocalipsis, Juan nos describe una visión de lo que 

vendrá en la era venidera: una escena revelada por Jesucristo que tiene una 

belleza y una esperanza asombrosas. Juan hace tres cosas con respecto a esta 

visión. Primero ve, luego escucha y finalmente escribe. Vamos a ver cómo estas 

tres acciones tienen que ver con nosotros hoy con respecto a esta visión. 

Lee Apocalipsis 21:1-6 

De entrada, hay que decir que el Libro del Apocalipsis es lo que se considera 

literatura apocalíptica. Sin hacer grandes esfuerzos para explicar lo que eso 

significa, necesitamos saber que Juan no poseía una bola de cristal sagrada que 

le permitiera predecir el futuro. Más bien, Juan está revelando cómo será un 

futuro donde Dios lo ha restaurado todo de la destrucción y del mal. No 

sabemos si Dios le dio a Juan una visión o un sueño específico, o si simplemente 



inspiró las palabras que escribió. Como haya sido, esto nos da una visión de 

una creación restaurada. 

 

Juan, el Revelador, comienza dándonos un cuadro glorioso de un tiempo en el 

que las cosas viejas han pasado. Estas cosas que ya han pasado estaban fuera 

del diseño de Dios para la humanidad. El mal, la muerte, el duelo, etc. Las cosas 

del viejo orden que nos asolaban se han ido. 

21 Después vi un cielo nuevo y una tierra nueva, porque el primer cielo y la 

primera tierra habían dejado de existir, lo mismo que el mar. 2 Vi además 

la ciudad santa, la nueva Jerusalén, que bajaba del cielo, procedente de 

Dios, preparada como una novia hermosamente vestida para su prometido. 

(Apocalipsis 21:1-2 NVI) 

Los lectores a los que Juan se dirigió primeramente, todavía vivían en los 

tiempos antiguos. Un tiempo en el que el trauma y el conflicto eran su realidad, 

como lo son para nosotros. Pero Juan muestra que después de todo el drama 



de la  humanidad, después de que la muerte y el hades hayan llegado a su fin, 

entonces todo será renovado. 

Es posible que hayas notado que se menciona que el mar ya no existe. El mar 

es la única característica física de la “vieja tierra”. Los israelitas veían el mar 

como una fuerza ominosa y amenazadora (Salmos 69:1-3, Isaías 27:1, 51:9-10, 

Jeremías 49:23). Este pasaje no está hablando del mar de manera literal. Esto 

era algo simbólico para ilustrar dónde estaba asentado el mal. El lugar de donde 

provienen la Bestia y la maldad. Con la remoción del asiento del mal, el pecado 

y la destrucción van con él. 

Algunos sienten que la mayordomía de nuestro planeta no es necesaria ya que 

Dios recreará un nuevo mundo después de que nosotros hayamos "volado este 

en pedazos". Juan no está describiendo un mundo “volado en pedazos”; está 

describiendo una creación que ya no está en descomposición. Recuerda, Pablo 

les dijo a los creyentes en Roma que “21 de que la creación misma ha de ser 

liberada de la corrupción que la esclaviza, para así alcanzar la gloriosa libertad 

de los hijos de Dios.” (Romanos 8:21 NVI). 

Alguien bien puede argumentar el hecho de que Pablo mencionó que nuestra 

ciudadanía está en los cielos. Pero no se refería a un lugar. Los ciudadanos 

romanos eran ciudadanos dondequiera que fueran. De hecho, se animó a los 

soldados romanos retirados a vivir bien fuera de Roma. Pero debían traer su 

ciudadanía romana con ellos dondequiera que se encontraran. 

Juan está viendo que el cielo y la tierra no compiten entre sí, sino que están 

hechos el uno para el otro. Él nos está mostrando que todas las cosas en el cielo 

y la tierra se resumen en Cristo. Toda la creación está contenida en la 

resurrección de Jesús. Él no está diciendo que todo está siendo reemplazado. 

Más bien, se está haciendo nuevo. Dios no ha abandonado ni abandonará lo 

que ha creado. 

3 Oí una potente voz que provenía del trono y decía: « ¡Aquí, entre los seres 

humanos, está la morada de Dios! Él acampará en medio de ellos, y ellos 

serán su pueblo; Dios mismo estará con ellos y será su Dios. 4 Él les 

enjugará toda lágrima de los ojos. Ya no habrá muerte, ni llanto, ni lamento 



ni dolor, porque las primeras cosas han dejado de existir». (Apocalipsis 21:3-

4 NVI) 

¿Notas la diferencia en la inspiración aquí? Juan ahora está escuchando algo. Y 

lo que Juan escucha es cuán íntimo es Dios con su creación. 

Así como Jesús vino a la tierra y vivió entre nosotros, así también todo el cielo 

ahora desciende hasta nosotros. Cristo ascendió al Padre, pero en la plenitud 

de los tiempos finalmente hará de nuevo su morada entre nosotros, pero esta 

vez será para siempre. 

En ese tiempo solo existirá el reinado de Cristo. Él reinará sobre nosotros con 

amor y misericordia. Conoceremos sus caminos y viviremos en armonía los 

unos con los otros. Todo el cielo vendrá con él. Todo se arreglará. 

Haremos nuestra morada con Cristo, no en el Edén, sino en una ciudad cuyo 

creador es Dios. Un lugar que está lleno de vida y relación. Nos convertimos en 

una comunidad santa y próspera con Cristo como nuestro amoroso y justo rey. 

El versículo 4 indica que toda lágrima que hayamos derramado será sanada por 

Dios. Todo lo que alguna vez nos ha causado dolor será redimido. Imagina no 

tener que afligirse nunca más, nunca volver a sentir dolor, nunca ser lastimado 

o sufrir. Está más allá de nuestra comprensión humana, pero esto es lo que Juan 

está escuchando de la voz de Dios. 

Juan está escuchando acerca de un mundo donde no hay más guerras ni 

sistemas económicos de opresión. Donde los tiranos y los gobernantes 

malvados ya no se saldrán con la suya. La economía de Dios es el único sistema 

que puede sostenerse por la eternidad. Juan quiere que escuchemos que viene 

un mundo que finalmente se corregirá. 

5 El que estaba sentado en el trono dijo: « ¡Yo hago nuevas todas las cosas!» 

Y añadió: «Escribe, porque estas palabras son verdaderas y dignas de 

confianza». 

6 También me dijo: «Ya todo está hecho. Yo soy el Alfa y la Omega, el 

Principio y el Fin.” (Apocalipsis 21:5-6a NVI) 



Hasta ahora Juan ha estado pasivo. Ha estado observando. Ha estado 

escuchando, pero ahora se le pide que haga algo. Se le pide que tome acción. 

Se le pide que testifique, que escriba todo lo que le ha sido mostrado, todo lo 

que ha oído de Dios. 

Esta nueva creación de Dios está sucediendo ahora en un mundo que tiene 

poca comprensión de su realidad. Estamos llamados a actuar sobre lo que 

vemos y lo que oímos. Estamos llamados a llevar a cabo la obra de la nueva 

creación. 

Todo lo que hacemos a través de Cristo, y por su Espíritu, está en armonía con 

la nueva creación. Toda obra de reconciliación, de sanidad, de compartir el 

amor de Dios, es participar del cielo descendiendo a la tierra. De quitar lo viejo 

y dar paso a lo nuevo. 

En medio de nuestro duelo, de ver todo el dolor y la muerte, ¿qué te da 

esperanza? Aunque todavía estamos pasando por todas estas cosas, tenemos 

un Dios que dice que seca todas nuestras lágrimas. ¡Esto es un hecho! Incluso 

ahora, su poder sanador y redentor se está abriendo camino. 

¿Eres capaz de ver cómo te estás desp0jando de las cosas viejas de tu pasado? 

En su lugar de éstas, ¿estás viendo la novedad que Dios está trayendo a tu vida? 

¿Has estado escuchando la voz de Dios que te habla de su amor íntimo por ti? 

¿De que él  hace su morada en ti? 

Podemos cobrar ánimo sabiendo que lo que estamos pasando actualmente no 

es el final de nuestra historia. Lejos de eso. Puede que no estemos exentos del 

sufrimiento en esta vida, pero podemos caminar a través de ella sabiendo que 

Jesús mora con nosotros y sabiendo que el mundo se está renovando y 

arreglando a pesar de lo que podamos ver y escuchar actualmente. 

Sepan esto, que las cosas anteriores que nos han dañado están siendo sanadas. 

Tenemos su gran promesa de que morará con nosotros y que seremos su 

pueblo. Será fiel en hacer todo lo que ha dicho. Incluso ahora, él está 

preparando a su iglesia como una novia para recibirnos con gozo. De principio 

a fin, todo esto se está logrando a través de Cristo. ¡He aquí, él hace nuevas 

todas las cosas! 



Preguntas en grupos pequeños 

Del video Hablando de vida 

• ¿Cuáles son algunas necesidades prácticas con las que puedes ayudar a 

otros? 

• ¿Cómo discernir si estás siendo llamado a satisfacer una necesidad? 

• ¿Cómo te sientes cuando alguien que creó su propio problema te pide 

ayuda? 

• ¿Cómo está ayudando tu iglesia actualmente a estos,  los más pequeños? 

Del sermón 

• ¿Cómo te alienta saber cuál es nuestro fin último? 

• ¿Qué esperas que Dios haga nuevo? 

• ¿Cómo influye este pasaje de las Escrituras en su deseo de compartir las 

buenas nuevas con los demás? 

• ¿Te sientes desafiado a considerar la otra vida de una manera diferente 

después de escuchar este sermón? ¿Si es así, cómo? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Sermón del 8 de enero de 2023 – Bautismo de Nuestro Señor 

Mira el video Hablando de vida 5007 Jesús es nuestra esperanza 

https://youtu.be/jqLKCJzlmLg 

 

Salmos 29 • Isaías 42:1-9 • Hechos 10:34-43 • Mateo 3:13-17 

Este domingo celebramos el bautismo del Señor, recordando el día en que Jesús 
fue bautizado en nuestro nombre. Es el primer domingo después de la Epifanía, 
y sirve como cierre, junto con el Domingo de la Transfiguración, para la 
temporada de la Epifanía. El bautismo de Jesús reveló algo muy importante 
sobre él y sobre los seres humanos. Cristo vivió una vida sin pecado, por lo que 
no necesitaba ser limpiado de sus pecados a través del bautismo. Sin embargo, 
se sometió al sacramento para que nosotros, en él, pudiéramos ser libres del 
pecado. Por lo tanto, el tema de esta semana es Jesús es nuestra justicia. El 
pasaje de los Salmos habla del poder de Dios, especialmente de su poder para 
vencer el mal (simbolizado por las aguas o el mar). En Isaías, se predice que el 
Mesías (Jesús) será un instrumento de la justicia de Dios, aunque enfrente 
oposición. En Hechos, Pedro dio testimonio de que Jesús era tanto Mesías 
como Dios. En Mateo, leemos acerca de cómo Jesús fue bautizado para cumplir 
toda justicia. 

Inicio 

https://youtu.be/jqLKCJzlmLg


Justicia cumplida 

Mateo 3:13-17 

Según el calendario litúrgico, hoy conmemoramos el domingo del Bautismo 
del Señor, día en el que recordamos y celebramos el bautismo de Jesús. Si eres 
como yo, el pensar en el bautismo de Jesús te traerá a la mente tu propio 
bautismo. Para los que hemos pasado por este sacramento, la ceremonia fue 
sin duda muy significativa. Bajamos al agua y volvemos a salir, dejando 
simbólicamente al "viejo hombre", o a tu viejo yo, muerto en el agua. ¡Aleluya! 

Pero, ¿alguna vez has notado que el viejo yo, la parte de nosotros que está 
alejada de Dios, no permanece muerto? Como un villano de película de terror, 
parece que mi antiguo yo se sigue reanimando sin importar cuántas veces crea 
que ha sido destruido. A pesar de que he estado caminando con Cristo desde 
hace algún tiempo, el viejo yo de alguna manera sabe cómo salir del agua y 
empujar a mi nuevo yo a un segundo plano.  

Cuando el viejo yo se hace cargo, puede causar un daño grave a mis relaciones 
y mi salud espiritual, por lo que quiero que permanezca en el agua. Quiero que 
se quede muerto. Desafortunadamente, mi viejo yo no quiere quedarse muerto. 
A veces siento que nunca me libraré de mis malos pensamientos y hábitos. 



¿Puedes relacionarte con lo que estoy compartiendo? Creo que todos los 
cristianos pueden relacionarse con esto hasta cierto punto. 

Desafortunadamente, muchos creyentes cargan con la culpa y la vergüenza 
porque su antiguo yo no parece que permanece muerto. En muchos círculos 
cristianos se ha arraigado un perfeccionismo tóxico, donde algunos creen 
que una vez que comenzamos a seguir a Jesús, debemos dejar de pecar.  

Los que tienen esta mentalidad piensan que nuestro amor por Cristo debería 
apagar automáticamente nuestro deseo por las cosas pecaminosas, y se 
desilusionan profundamente consigo mismos cuando su justicia flaquea. Esto 
conduce a la falta de autenticidad, porque la respuesta natural es ocultar los 
errores y las fallas de uno para no parecer "no cristiano". Por lo tanto, el 
perfeccionismo tóxico hace que quienes lo padecen usen una máscara cristiana 
para ocultar su pecado, culpa y vergüenza. Suelen llevar ansiedad porque 
temen ser descubiertos como un “falso” cristiano. Esta es una carga pesada. 

Esta no es la libertad que se nos ofrece en Jesucristo. El mensaje del evangelio 
no es: “Cristo murió para que nosotros podamos hacernos nuevos a nosotros 
mismos”. La buena noticia es que Cristo murió para hacernos nuevos. Es por 
su crucifixión y resurrección que hemos sido declarados justos. Como 
resultado, somos liberados de la carga de crear nuestra propia justicia, que 
puede entenderse como el pensamiento y el comportamiento correctos que 
fluyen de nuestra relación adecuada con Dios. No tenemos que usar una 
máscara y escondernos. Cristo es nuestra justicia. Él fue y es perfecto para 
nosotros. El desafío es aceptar la gracia que Dios ofrece y vivir en ella, lo que a 
menudo es más fácil decirlo que hacerlo. 

Esta verdad se puede ver en el bautismo de Jesús. Leamos el relato tal como 
está registrado en Mateo. 

Bautismo de Jesús 

13 Un día Jesús fue de Galilea al Jordán para que Juan lo bautizara. 14 
Pero Juan trató de disuadirlo. 

—Yo soy el que necesita ser bautizado por ti, ¿y tú vienes a mí? —
objetó. 



15 —Hagámoslo como te digo, pues nos conviene cumplir con lo que 
es justo —le contestó Jesús. 

Entonces Juan consintió. 

16 Tan pronto como Jesús fue bautizado, subió del agua. En ese 
momento se abrió el cielo, y él vio al Espíritu de Dios bajar como una 
paloma y posarse sobre él. 17 Y una voz del cielo decía: «Este es mi Hijo 
amado; estoy muy complacido con él». (Mateo 3:13-17 NVI) 

Cuando Jesús apareció ante Juan el Bautista, el profeta expresó el 
quebrantamiento de toda la humanidad cuando dijo: “Necesito ser bautizado 
por ti”. Dio la respuesta que todos debemos dar cuando nos encontramos con 
lo Divino. Cuando Jesús se revela a nosotros, somos revelados a nosotros 
mismos. Esto puede ser liberador porque vemos que somos amados y 
aceptados, que tenemos un propósito y un lugar eterno en Cristo. Por otro lado, 
cuando Jesús nos revela, también es humillante porque vemos nuestra gran 
imperfección a la luz de su perfección. Vemos que no somos dignos de la gracia. 
Vemos más claramente el contraste entre nuestra corrupción y su integridad. 
En oposición a su verdadera humanidad, vemos hasta qué punto el viejo yo 
todavía está vivo y presente en nosotros. Si tenemos alguna conciencia, cuando 
estamos cara a cara con Cristo, la respuesta humana natural es: "¡Necesito ser 
limpio!" Como Isaías, clamamos: 5  «¡Ay de mí, que estoy perdido! Soy un hombre 
de labios impuros y vivo en medio de un pueblo de labios blasfemos, ¡y no 
obstante mis ojos han visto al Rey, al Señor Todopoderoso!»” (Isaías 6:5). Como 
Pedro, caemos de rodillas y decimos: “8 Al ver esto, Simón Pedro cayó de rodillas 
delante de Jesús y le dijo: — ¡Apártate de mí, Señor; soy un pecador!” (Lucas 5:8). 

En verdad, Jesús tenía todo el derecho de pararse junto a Juan diciéndoles a las 
personas que necesitaban arrepentirse. Era moralmente superior en todos los 
sentidos, por lo que tenía derecho a estar apartado de la humanidad. Sin 
embargo, Jesús no se mantuvo aparte; se paró en la fila. Se paró en la misma 
fila que los creados a su imagen, esperando su turno para ser bautizado. El 
bautismo de Jesús representó el bautismo para toda la humanidad. Aunque era 
perfecto, se alió con los pecadores. Aunque era el Salvador, se contó a sí mismo 
entre los que necesitaban la salvación. Por eso Juan el Bautista se sorprendió 
cuando vio a Jesús en la fila. La idea de que Jesús esperó bajo el sol ardiente 
para recibir un bautismo inferior al bautismo que ofreció el Mesías era absurda. 



¡Jesús vino a bautizar a las personas con el Espíritu Santo y con fuego! 
Tal vez en la mente de Juan, todo lo que tenía para ofrecer era agua fangosa. 
¿Qué necesidad tenía Cristo del bautismo de Juan para el perdón de los pecados 
cuando Jesús no cometió pecado? ¿Qué sentido tenía para Juan, un hombre 
imperfecto y corrompido, bautizar al ideal moral? Juan habló con verdad 
cuando dijo: “Yo necesito ser bautizado por ti”. 

Cristo no le dijo a Juan el Bautista que estaba equivocado. Jesús no minimizó 
el pecado de Juan porque el Hijo Eterno no puede mentir. Juan, como el 
Bautista, necesitaba ser limpiado. La evaluación de Juan de la justa distancia 
entre Jesús y él era correcta. Sin embargo, las fallas de Juan no fueron el enfoque 
de Cristo y su bautismo. En cambio, a Jesús le preocupaba hacer completa 
a toda la humanidad. Eso no quiere decir que Jesús fue indulgente con el 
pecado. El pecado es devastador para la humanidad, y Dios lo odia por lo que 
nos hace. Jesús no es, y nunca ha sido, ciego al pecado. Sin embargo, Dios no 
nos mira a través de la lente de nuestro quebrantamiento; nos mira a través de 
la lente de lo que nos estamos convirtiendo en Cristo. 

Jesús, por lo tanto, le dice a Juan que siga adelante con el bautismo para 
“cumplir toda justicia”. Una vez más, se puede pensar en la justicia como el 
pensamiento y el comportamiento correctos que fluyen de nuestra relación 
adecuada con Dios. Desde la Caída cuando Adán y Eva pecaron, la humanidad 
se ha estado relacionando incorrectamente con el Padre, el Hijo y el Espíritu. 
Nuestra relación distorsionada con Dios corrompió nuestra justicia: Dios es la 
fuente de toda justicia y no hay verdadera justicia aparte de él. Para ocultar 
nuestra desnudez, los seres humanos a menudo se envuelven en fariseísmo, 
vistiendo una fachada que hace que los demás los vean como moralmente 
superiores. La justicia se centra en Dios y en ser una bendición para los demás. 
La distorsión de la justicia es la justicia propia, y está enfocada en uno mismo 
y busca justificar su propio comportamiento. 

Cuando Jesús habló sobre el cumplimiento de toda justicia, dio a entender que 
la humanidad estaba endeudada en lo que respecta a la justicia. Fuimos creados 
a la imagen de Dios, creados para tener una relación con él. Esto debería ayudar 
a la humanidad a parecerse más a Cristo en pensamiento y acción. Pero con la 
Caída que se originó con Adán y Eva, el pecado entró en escena e hizo 
imposible esa relación perfecta. Entramos en la injusticia, tanto en nuestra 
relación con Dios como entre nosotros. Por lo tanto, cuando Cristo declaró que 



estaba cumpliendo toda justicia, anunció que estaba pagando nuestra deuda 
de justicia. ¡Esta es una declaración impresionante! 

Piensa en la cantidad de veces en las que se requirió justicia y un ser humano 
no cumplió. No puedo contar la cantidad de veces que el Espíritu Santo me 
impulsó a hacer algo bueno y no lo hice. Se necesitaría un equipo de 
matemáticos para siquiera comenzar a contar el número de veces que fallé en 
escuchar las advertencias que el Espíritu Santo me dio para no cometer un acto 
pecaminoso. No hay forma de calcular el número de pensamientos  que tengo 
a diario y son indignos de Dios. Mi deuda de justicia es tan grande que está más 
allá de la comprensión. Ahora, multiplique eso por cada hombre, mujer y niño 
que ha vivido y vivirá. Si pudiéramos hacer eso, solo comenzaríamos a esbozar 
los contornos del insondable milagro de la salvación. 

Jesús cumple toda justicia. Eso significa que tú y yo no tenemos que tratar de 
ser perfectos. No tenemos que cargar con la culpa y la vergüenza de nuestro 
pecado. No tenemos que tratar de ser justos. Hemos sido hechos justos por 
Cristo. Pero, ¿qué hacemos con el viejo yo? ¿No se supone que debemos 
enfocarnos en vencer el pecado? La sorprendente respuesta es: "¡No!" Cuando 
tratamos de dejar de pecar por nuestro propio esfuerzo, nuestro enfoque está 
en nosotros mismos. En esencia, estamos diciendo que podemos arreglarnos 
con la misma mente y corazón corruptos que nos hicieron pecar en primer 
lugar. No es posible. Hacernos como Cristo es un trabajo del tamaño de Dios, 
y tenemos que interiorizar la verdad de que no podemos hacernos buenos a 
nosotros mismos. Jesús cumple toda justicia. Él es el único (y solamente él) que 
puede pagar nuestra deuda de justicia. Él puede cumplir toda justicia porque 
él es nuestra justicia. 

Una vez que aceptamos que Jesús es nuestra justicia, tenemos que aprender a 
vivir en esa realidad. Si no podemos de nosotros mismos hacer que dejemos de 
pecar, ¿qué se supone que debemos hacer? Detenemos los pensamientos y 
acciones pecaminosos no enfocándonos en nosotros mismos, sino 
orientándonos en Dios. Podemos orientarnos en Dios de tres maneras: 
reconociendo nuestra necesidad de que Jesús sea nuestra justicia, 
sometiéndonos y participando activamente en la obra del Espíritu para 
conformar nuestros pensamientos y acciones a Cristo, y dando lugar a Dios en 
nuestra vida diaria. Permíteme decir un poco más acerca de cada uno de estos. 



Reconocer nuestra necesidad de que Jesús sea nuestra justicia 

Cuando reconocemos nuestra necesidad de que Jesús sea nuestra justicia, nos 
volvemos a Dios cuando nos enfrentamos a nuestro pecado. Cuando vemos las 
formas en que no nos conformamos con Cristo, en lugar de volvernos hacia 
adentro, humildemente doblamos nuestra rodilla ante el trono de la gracia. Sin 
reservas, admitimos nuestro fracaso ante Dios, confesando que solo él puede 
hacernos completos. Esto es lo que hizo Juan el Bautista cuando admitió: 
“Necesito ser bautizado por ti”. Reconocemos proactivamente nuestra 
necesidad de que Jesús sea nuestra justicia al orar para que Dios nos muestre 
las formas en las que fallamos. Esa puede ser una oración difícil para muchos 
de nosotros porque no nos gusta ver nuestros propios pecados. Podemos estar 
influenciados por ese perfeccionismo tóxico y caer en la tentación de sentir 
culpa y vergüenza. Sin embargo, si Jesús es tu justicia, no hay necesidad de 
avergonzarse porque Jesús ya pagó tu deuda de justicia. Tener fe en Dios, en 
este caso, significa creer que si Dios te revela tu pecado, está listo y dispuesto 
a lidiar con él. El darnos cuenta de un pecado particular es el primer paso en 
nuestra liberación de ese pecado. 

Someterse y participar activamente en la obra del Espíritu para 
conformar nuestros pensamientos y acciones a Cristo 

Luego, podemos orientarnos en Dios al permitir que el Espíritu Santo nos guíe 
a los espacios donde podemos ser discipulados y formados espiritualmente. En 
la historia del bautismo de Jesús, vemos esto vivido por Juan el Bautista cuando 
Mateo ofrece la declaración simple: “Entonces Juan consintió”. Juan escuchó a 
Jesús y luego se sometió a ser guiado por Cristo. Hablando en términos 
prácticos, esto nos llamaría a participar en actividades y grupos de discipulado 
(a los que nos referimos como “La Avenida de la Fe”),  adorando regularmente 
a Jesús y celebrando la esperanza que tenemos en él (Avenida de la Esperanza), 
y dando testimonio a través de palabras y demostraciones de las buenas 
noticias sobre el Rey y su reino (Avenida del Amor). Estas son las cosas que nos 
transforman y renuevan nuestra mente. Estas son también las cosas que 
cumplen el propósito de la iglesia, las cosas que se le ordena hacer a la iglesia. 
A medida que nosotros, con nuestros hermanos en la fe, somos guiados por el 
Espíritu a hacer las cosas que Jesús mandó, llegamos a ser más conformes a 
Cristo. El viejo yo es desarraigado cuando Cristo ocupa el lugar que le 
corresponde en nuestra mente y corazón. 



Haciendo lugar para Dios en nuestra vida diaria 

Finalmente, podemos orientarnos en Dios practicando las disciplinas 
espirituales. Me gusta llamarlo pasar tiempo con Dios o practicar volverse hacia 
Dios. Como sea que lo llames, queremos sacar tiempo todos los días para dejar 
que Dios se nos revele. Queremos dejar de pensar en nosotros mismos y en 
nuestra agenda y centrarnos en él. Debemos tomar tiempo para profundizar 
nuestra relación con Dios, dándonos cuenta cada vez más de su amor profundo 
y permanente por nosotros. 

La historia del bautismo de Jesús termina con la sorprendente revelación del 
Espíritu Santo y el Padre. La obediencia de Juan a Cristo lo llevó a experimentar 
el amor que existe en la Trinidad. Aquellos que dieron testimonio de la relación 
amorosa del Padre, el Hijo y el Espíritu recibieron una mayor comprensión de 
quién era Jesús: el Hijo amado que agradó al Padre. De manera similar, cuando 
hacemos espacio para experimentar el amor de la Trinidad, también somos 
bendecidos con una comprensión más completa de Cristo. Cuanto más 
aprendemos quién es Cristo, más nos transformamos y más nos parecemos a 
él. 

En este domingo del Bautismo del Señor, celebremos nuestra libertad en 
Cristo. No hay necesidad de avergonzarse porque Jesús ha pagado nuestra 
deuda de justicia. Somos libres de tener que arreglarnos porque Jesús está en 
el trabajo. Cristo se hizo uno de nosotros para ser nuestra justicia. No tenemos 
que avergonzarnos cuando nuestro viejo yo hace acto de presencia porque 
tenemos fe en que Jesús está haciendo todo nuevo. 

 

Preguntas de grupos pequeños: 

Del video Hablando de vida 

• ¿Alguna vez te has sentido desanimado por el estado del mundo? Si es así, 
¿cuáles son algunas de las cosas que le molestan? 

• ¿Puedes ver formas en las que Cristo está actualmente o eventualmente 
resolverá las situaciones que se mencionaron? 

Del sermón 



• ¿Tu “viejo yo” todavía intenta aparecer a veces? ¿Cómo te hace sentir eso? 

• ¿Cómo crees que fue para Juan el Bautista bautizar a Jesús? ¿Cómo te sentirías 
si fueras Juan? 

• ¿Qué es liberador en darse cuenta de que Jesús es nuestra justicia? ¿Es alguna 
parte desafiante? 

 

Sermón del 15 de enero de 2023 – Segundo domingo después de la 

Epifanía  

Mira el video Hablando de vida 5008: Más de lo que puedo decir 

https://youtu.be/31_qZsQlYV4 

 

 

Salmos 40:1-11 • Isaías 49:1-7 • 1 Corintios 1:1-9 • Juan 1:29-42 

El tema de esta semana es un llamado a la fidelidad. El Salmo que nos llama 

a adorar expresa acción de gracias a Dios por su fiel liberación. La lectura del 

de Isaías en el Antiguo Testamento relata el llamado del siervo a ser luz para 

Inicio 

https://youtu.be/31_qZsQlYV4


las naciones. El texto en Corintios registra los comentarios introductorios de 

Pablo a una carta llamando a una iglesia descarriada a regresar a la obediencia 

fiel. En la lectura del Evangelio de Juan, tenemos el bautismo de Jesús por Juan 

el Bautista, quien da testimonio de Jesús como el Cordero de Dios, quien llama 

a otros a seguirlo. 

 

Fiel hasta el final  

1 Corintios 1:1-9 

Hoy, para el Segundo Domingo de Epifanía, tenemos la oportunidad de leer la 

correspondencia de otra persona. Viene en una carta escrita a la iglesia en 

Corinto, y es una lectura jugosa. Si no fuera parte del canon de las Escrituras, 

sospecho que nos sonrojaríamos un poco ante la idea de espiar una carta 

privada escrita a otra iglesia. Después de todo, no es de nuestra incumbencia 

lo que está pasando en la iglesia al final de la calle, ¿verdad? Pero el Espíritu 

Santo ha inspirado esta carta no solo para ser leída en esta iglesia en particular, 

sino para ser incluida en la Biblia para que la lean todas las iglesias. Y resulta 

ser un texto seleccionado para leer durante la Epifanía. Por lo tanto, podemos 

concluir que todo lo que contiene arroja algo de luz sobre quién es Dios 

revelado en Jesucristo. Entonces, miremos. 

El texto de hoy incluye los comentarios introductorios de Pablo para una carta 

de corrección enviada a la iglesia en Corinto. No puedo pensar en muchas 

personas a las que les guste que las corrijan, pero creo que es seguro decir que 

son aún menos las que les gusta corregir. Pablo está en la posición de que debe 

confrontar a esta congregación en Corinto en una amplia gama de temas. Estos 

problemas parecen derivarse de una buena cantidad de conformidad a la 

cultura que rodeaba a la iglesia. 

La ciudad de Corinto estaba ubicada en un cruce de caminos en la ruta 

comercial de Grecia. Corinto estaba cerca de una ruta terrestre propicia que 

servía como atajo  para que los barcos de navegación se hicieran rodar sobre 

troncos para de esta manera ahorrar tiempo al navegar por toda la península 

del Peloponeso. Corinto se había convertido en una ciudad de gran diversidad  



con personas de  muchos diferentes pueblos los cuales tenían sus propias 

deidades. También se sabía que Corinto era moralmente corrupta. Tal vez nos 

sintamos seguros de ventilar los problemas de una iglesia del pasado en una 

ciudad que ya no existe. Pero, si somos honestos con nosotros mismos, esta 

descripción de Corinto suena vergonzosamente similar a casi todas las 

ciudades de la sociedad occidental. 

Desafortunadamente, el problema con la iglesia en Corinto era que la cultura 

de la ciudad estaba apareciendo en la vida de la iglesia. Seguramente ese no es 

el caso de nuestra iglesia, ¿verdad? Bueno, no tenemos que responder eso. 

Afortunadamente, podemos abordar el tema de sucumbir a las presiones 

culturales desde la seguridad de una carta escrita a otra persona, admitiendo 

que también está escrita para nosotros hoy. Y, seamos sinceros, seríamos 

ingenuos si pensáramos que esta carta no da en el blanco en nuestras propias 

congregaciones de una forma u otra. Entonces, tal vez mientras leemos a Pablo 

presentando su primera carta a la iglesia en Corinto, podemos abrir nuestros 

oídos como si nos estuviera escribiendo  a nosotros. 

 

Pablo, quien había plantado la iglesia en Corinto cuatro o cinco años antes, se 

propone abordar 11 problemas específicos que enfrenta la iglesia en Corinto, 

que van desde divisiones, moralidad sexual, pleitos, guerras de sobre la  

adoración, matrimonio y el papel de la mujer en esas iglesias, solo por citar una 



muestra. Esos son muchos temas que Pablo tendrá que cubrir. Podemos sentir 

un poco de consuelo al poder eliminar algunos de los temas de la lista de Pablo 

que no nos conciernen. ¡Uf! Pero, algunos de ellos pueden dar en el blanco. 

Más que eso, todos los problemas se derivan del mismo problema. Poner 

nuestra fe en otro lugar que no sea el Señor Jesucristo. Dicho esto, no creo que 

podamos encontrar mucha distancia entre nuestros hermanos y hermanas en 

Corinto y aquellos de nosotros que escuchamos esta carta en nuestra ubicación 

actual. Veamos cómo elige Pablo introducir tal carta. 

A medida que avancemos en estos nueve breves versículos, notarás que antes 

de que Pablo pronuncie una sola palabra de corrección, menciona el nombre 

de Jesucristo ocho veces, al menos en la traducción que estamos usando. Eso 

nos da una pista de cómo Pablo intenta abordar los problemas que preocupan 

a nuestras iglesias y a cada uno de nosotros individualmente. Para Pablo, 

parece que cualquiera que sea la lista de problemas con los que podamos 

enfrentarnos, la respuesta a todos y a cada uno es siempre la misma: Jesús. 

Veamos cómo comienza Pablo: 

1 Pablo, llamado por la voluntad de Dios a ser apóstol de Cristo Jesús, y 

nuestro hermano Sóstenes, 

2 a la iglesia de Dios que está en Corinto, a los que han sido santificados en 

Cristo Jesús y llamados a ser su santo pueblo, junto con todos los que en 

todas partes invocan el nombre de nuestro Señor Jesucristo, Señor de ellos 

y de nosotros:. (1 Corintios 1:1-2 NVI) 

Pablo primero se identifica a sí mismo como alguien llamado a su papel como 

apóstol de Jesucristo, y afirma que este llamado es por la voluntad de Dios. 

También incluye a Sóstenes en el remitente. Pablo no está hablando por su 

cuenta. Esto posiciona la carta de Pablo para ser leída con el entendimiento de 

que estos asuntos que Pablo va a abordar son principalmente entre la iglesia y 

Dios. No pueden descartar su corrección como un simple conflicto de 

personalidad o usar algún otro chivo expiatorio. Es mucho más profundo que 

eso. Podemos estar tentados a descartar muchos de nuestros conflictos con los 

demás, especialmente con aquellos llamados a hablarnos la palabra de Dios, 



como meros conflictos de personalidad. “Simplemente no estamos de acuerdo” 

o “Simplemente no le gusto por alguna razón”. Es nuestra propensión a 

justificarnos ante la corrección. La introducción de Pablo no deja espacio para 

tales maniobras basadas en personalidades. 

Pablo luego identifica a esta iglesia como “la iglesia de Dios que está en 

Corinto”. La ubicación de la iglesia es secundaria a su verdadera identidad. 

Estas iglesias pertenecen a Dios. Con todos los problemas que enfrentan los 

cristianos de Corinto, Pablo todavía se refiere a ellos como "santificados... y 

llamados a ser santos". Esto significa que habían sido apartados para los 

propósitos de Dios. Fueron llamados junto con “todos los que en cualquier lugar 

invocan el nombre de nuestro Señor Jesucristo, Señor de ellos y nuestro”. Su 

llamado fue un llamado compartido entre todas las iglesias. Incluso con todas 

sus luchas y desafíos, el llamado de Dios para ellos permaneció, y todavía 

tenían un lugar y un propósito en el cuerpo de Cristo. Puede ser que también 

nosotros necesitemos el recordatorio de que nuestra congregación o 

denominación personal no está aislada. Pertenecemos al cuerpo de Cristo, que 

abarca tanto el mundo como la historia. Lo que hacemos en nuestro pequeño 

rincón del mundo como congregación afecta el testimonio de todo el cuerpo. 

Ninguna iglesia o creyente individual está llamado a caminar solo. 

Ahora, Pablo comenzará a dirigirse a la iglesia de Corinto de manera más 

directa y personal: 

3 Que Dios nuestro Padre y el Señor Jesucristo les concedan gracia y paz . 

4 Siempre doy gracias a Dios por ustedes, pues él, en Cristo Jesús, les ha 

dado su gracia. 5 Unidos a Cristo ustedes se han llenado de toda riqueza, 

tanto en palabra como en conocimiento. 6 Así se ha confirmado en ustedes 

nuestro testimonio acerca de Cristo, 7 de modo que no les falta ningún don 

espiritual mientras esperan con ansias que se manifieste nuestro Señor 

Jesucristo. (1 Corintios 1:3-7 NVI) 

Pablo habla de “Gracia y paz” a la iglesia y continúa diciendo que está 

agradecido por ellos. Su agradecimiento no se basa en lo que la iglesia tiene 

para dar, sino en lo que se le ha dado: la gracia. Pablo no quiere que 

permanezcan en su estado de vida vergonzosa, sino que reciban la gracia ya 



suya en Jesucristo. La corrección de la que les habla a lo largo de la carta será 

la manera de Pablo de retenerlos en la gracia. A menudo, cuando escuchamos 

la palabra "gracia", podemos estar tentados a pensar que alguien está haciendo 

una excepción a su forma de vida. Pero esta no es la gracia que vemos en 

Jesucristo. 

La gracia de Dios extendida hacia nosotros en Jesús no solo miró nuestros 

pecados y dijo: "Oh, haré una excepción en este caso, y simplemente pasaré por 

alto tu pecado". Esa no es una gracia que nos haga ningún bien. Jesús no vino 

a “pasar por alto” nuestros pecados. Él vino para destruir nuestros pecados y 

quitarlos tan lejos como está el oriente del occidente. Entonces, cuando Pablo 

menciona todos los problemas que deben abordarse, en realidad los está 

tomando en cuenta. Él no los está tratando como si sus pecados fueran asuntos 

sin importancia. Hacerlo sería tratarlos a ellos como objetos insignificantes del 

amor de Dios. Dios nos ama lo suficiente como para no permitirnos continuar 

en nuestros pecados. Su gracia se mueve para quitar el pecado y lidiar con él 

para bien. 

Continúa desde aquí para confirmar su llamado señalando sus dones de gracia. 

Él habla la verdad en sus vidas al recordarles que “no les falta ningún don”. 

Pablo puede señalar la realidad de que Dios ha estado obrando en sus vidas. Y 

sobre esa base, Pablo puede estar agradecido de que Dios no haya terminado 

con ellos, y Dios completará lo que él comenzó. Eso también puede ser un 

recordatorio alentador para nosotros cuando miramos nuestras vidas y vemos 

una lista de problemas con los que todavía estamos luchando. Si podemos ver 

la obra de Dios en nuestras vidas en cualquier momento del pasado (e incluso 

si no podemos verla, otros a menudo sí  pueden verla), podemos estar seguros 

de que Él todavía está trabajando y no se dará por vencido. Esto nos motiva a 

aprender a cooperar y no resistir el trabajo que está haciendo. 

Pablo concluye su introducción con más ánimo: 

8 Él los mantendrá firmes hasta el fin, para que sean irreprochables en el 

día de nuestro Señor Jesucristo. 9 Fiel es Dios, quien los ha llamado a tener 

comunión con su Hijo Jesucristo, nuestro Señor. (1 Corintios 1:8-9 NVI) 



Pablo concluye sus comentarios introductorios enfocando su atención en 

Jesucristo. Jesús es quien “los mantendrá firmes hasta el fin, para que sean 

irreprochables en el día de nuestro Señor Jesucristo”. Una vez más, Pablo nos 

recuerda que Jesús es quien llevará nuestro llamado hasta el final. Jesús nunca 

pierde de vista la meta o el propósito de donde nos está llevando. Incluso si 

nuestras vidas empiezan a parecerse más a la cultura que nos rodea que a  la 

que hemos sido llamados, Jesús nos llama de vuelta a sí mismo. Él no estará 

satisfecho con nuestra autosatisfacción. Él tiene la intención de hacernos 

perfectos. 

Concluye esta introducción a esta carta a los Corintios con el recordatorio, 

“Dios es fiel; por él fueron llamados a tener comunión con su Hijo, Jesucristo 

nuestro Señor.” Es la fidelidad de Dios la que tiene la última palabra. Al ver este 

pasaje en la época de la Epifanía, hay un mensaje acerca de responder al 

llamado de Dios en nuestras vidas que nos llevará a ver y experimentar al Dios 

trino más plenamente. El viejo dicho es cierto, "la obediencia abre el 

entendimiento". A medida que respondemos fielmente al llamado de Dios en 

todas las formas en que lo escuchamos, podemos estar seguros de que nos 

abriremos para recibir las bendiciones de conocerlo más. Crecemos al ver y 

experimentar la fidelidad de Dios hacia nosotros. Él viene a estar presente cada 

vez. 

Pero, si continuamos en la desobediencia, privilegiando nuestra manera de 

hacer las cosas o conformarnos con la aprobación de nuestra cultura y dándole 

mayor importancia a ésta  sobre la aprobación de Dios, entonces no tendremos 

el privilegio de ver la fidelidad de Dios hacia nosotros. Nuestras acciones no 

significan que él no sea fiel, pero sí significa que no experimentaremos la 

libertad que viene con vivir de esa fidelidad. 

Hay una narración que capta e ilustra bastante bien esta experiencia. Había un 

hombre que tenía que cruzar un lago congelado. Mientras trata de cruzar el 

lago, teme que el hielo se rompa y él caiga. Por lo tanto, se arrastra lentamente 

por el lago congelado, haciendo dolorosamente poco progreso en su viaje. Pero 

luego ve un carro que transporta una carga de madera tirado por un tiro de 

caballos que pasa al galope sobre el hielo. Fue entonces cuando se dio cuenta 



de que el hielo aguantaría y pudo caminar en libertad. Así es con nosotros. No 

es nuestra fe en el hielo lo que nos impide caer. Es el hielo irrompible que nos 

sostiene lo que nos permite caminar en libertad. Cada paso de obediencia en 

nuestro caminar con el Señor será un paso más que nos hará saber que el hielo 

se mantiene. Él es fiel a nosotros, y crecemos al poner nuestra confianza en sus  

fieles manos. Pronto, nosotros también estaremos galopando sin obstáculos en 

nuestro viaje con él al otro lado del lago. Dios es fiel hasta el final. 

Preguntas de discusión en grupos pequeños 

De Hablando de la vida 

• ¿Puedes pensar en otros ejemplos que naturalmente provoquen una 

respuesta de alabanza? 

• Discute cómo la canción: “Más de lo que puedo decir”, resuena con la 

respuesta de alabanza de un creyente hacia Dios. 

• ¿Alguna vez alabar a Dios por toda la eternidad te ha sonado aburrido o 

pesado? ¿Te ayudó el video a ver la alabanza bajo una luz diferente? ¿Si 

es así, cómo? 

Del sermón 

• ¿Prefieres que te guíen o que te corrijan? 

• ¿Qué similitudes ves en tu ciudad o pueblo y el de Corinto? 

• ¿Pudiste identificar de alguna manera la lista de problemas que enfrenta 

la iglesia de Corinto? 

• ¿Qué te pareció que Pablo usara el nombre de Jesús ocho veces en la 

introducción de su carta? 

• Qué se hace la diferencia al saber que su iglesia no existe aisladamente 

sino que es parte del Cuerpo de Cristo más amplio? 

• ¿Cómo el andar en obediencia aumenta nuestra fe? 

 

 

 



Sermón del 22 de enero de 2023 – Tercer domingo después de la Epifanía 

 

Mira el video Hablando de vida 5009: ¿Le temes a la oscuridad? 

https://youtu.be/Q-mlyHHCiQo 

 

Salmos 27:1, 4-9 • Isaías 9:1-4 • I Corintios 1:10-18 • Mateo 4:12-23 

El tema de esta semana no es nosotros y ellos, sino todos nosotros. Nuestro 
llamado a adorar en el Salmo 27 presenta la gama completa e inclusiva de la 
experiencia de un cristiano, incluidos los puntos altos de la fe y los puntos bajos 
del lamento y la duda. Isaías 9 se enfoca en nuestra liberación de la opresión, 
ya sea que venga de nuestro interior o exterior, por nuestro Admirable 
Consejero, el Príncipe de Paz. En Mateo 4, Jesús llama a Simón Pedro y a su 
hermano Andrés a convertirse en pescadores de personas, atrapando los 
corazones heridos con las buenas nuevas del amor de Dios y la aceptación de 
todas las personas. El texto de nuestro sermón es 1 Corintios 1:10-18, que aborda 
el problema del tribalismo y cómo podemos resolverlo. 

 

 

Inicio 

https://youtu.be/Q-mlyHHCiQo


El problema del yo contra ti 

1 Corintios 1:10-18 (NVI) 

Probablemente hayas escuchado decir que la cultura estadounidense es la más 
litigiosa o pronta a entablar demandas en el mundo. Según el Electronic Journal 
of Comparative Law de febrero de 2022 , cada año se presentan 40 millones de 
demandas en los EE. UU. Probablemente no te sorprenda al saber que algunas 
de las demandas son bastante absurdas. Aquí tienes una selección de los 
mejores : 

• Un recluso se demanda a sí mismo: El recluso Robert Brock presentó 
una demanda contra sí mismo en 1995 por la violación de sus propios 
derechos civiles. Aparentemente, la religión de Brock no permitía el 
consumo de alcohol, y debido a que él consumía alcohol de todos modos, 
Brock cometió allanamiento de morada y hurto mayor. Brock dice que 
“hizo que [él mismo] violara [sus] creencias religiosas”, por lo que se 
demandó a sí mismo. Debido a que estaba encarcelado, insistió en que el 
Estado de Virginia pagara los $5 millones por él. El caso no fue tomado en 
cuenta. 

• Un hombre demanda a Michael Jordan por parecerse a él: En 2006, 
Allen Heckard presentó una demanda contra el fundador de Nike, Phil 
Knight, y Michael Jordan. La mitad de la demanda de 832 millones de 
dólares se debió a que Jordan tenía rasgos faciales similares y la otra mitad 
se debió a que Nike convirtió a Jordan en una celebridad fácilmente 
reconocible. Heckard había sido confundido con Jordan durante quince 
años y dijo que le había causado “dolor y sufrimiento emocional, 
difamación y lesiones personales”. Finalmente, Heckard retiró la 
demanda. 

• Un estudiante de secundaria demanda porque lo despertaron 
durante la clase: En 2008, un estudiante de secundaria de dieciséis años 
en Connecticut se quedó dormido en clase pero se despertó cuando su 
profesor de matemáticas golpeó su escritorio con la mano. Los padres del 
niño demandaron a la escuela secundaria, a la junta de educación y a la 
ciudad porque dijeron que el niño había sufrido “lesiones graves en el 
tímpano izquierdo”. El caso fue desestimado. 

https://www.ejcl.org/how-many-lawsuits-are-frivolous-in-the-us/
https://www.ejcl.org/how-many-lawsuits-are-frivolous-in-the-us/
https://www.i-lawsuit.com/the-seven-most-ridiculous-lawsuits-of-all-time/
https://www.i-lawsuit.com/the-seven-most-ridiculous-lawsuits-of-all-time/


Si bien hay algunas demandas legítimas, a veces nos encontramos en 
desacuerdo con los demás y nos resulta difícil tratar con alguien cuyas 
opiniones, gustos y estilo de vida difieren de los nuestros. Nos sentimos 
amenazados por un punto de vista diferente y queremos contraatacar. 

 

Estas tendencias no son nuevas, como veremos en el texto de nuestro sermón 
en 1 Corintios 1:10-18. [Lee el texto del sermón]. 

En esta primera carta a los corintios, Pablo nos muestra que ha escuchado de 
parte de la familia de Cloé que la iglesia está jugando el juego de “Escoge a tu 
evangelista favorito”. Es un juego que no tiene ganadores, pero que nos 
muestra que como seres humanos tenemos una tendencia hacia el tribalismo. 
El tribalismo ocurre cuando nos vemos a nosotros mismos y a nuestro punto 
de vista como lo único que está en lo correcto, y luego nos reunimos con una 
lealtad ciega y grupal hacia aquellos que piensan como nosotros. A veces, 
nuestra lealtad entusiasta es inofensiva e incluso divertida, como las 
rivalidades entre equipos deportivos. Pero otras veces, puede hacernos olvidar 
nuestro compromiso de vivir como lo hizo Jesús y compartir el amor de Dios 
en la tierra. 



¿Cuáles son los síntomas del tribalismo basados en 1 Corintios 1:10-18? 

• No querer o no poder llevarse bien con otros que piensan diferente (v. 10) 

• Peleas por diferencias (v. 11) 

• Tomar partido en un asunto y tratar de reunir a los que se han puesto de 
tu lado, excluyendo a los que no están de acuerdo (v. 12) 

• Ver el individualismo y la opinión personal como más importante que la 
unidad en Cristo (v. 13-16) 

Pablo les recuerda a los corintios que el evangelio no fue predicado y que las 
personas no fueron bautizadas para comparar la “calidad” de su salvación con 
la de otros. A diferencia de algunos predicadores de hoy, Pablo no estaba 
tratando de reunir seguidores para sí mismo, sino de compartir con la gente lo 
que Jesús había hecho. Desde el punto de vista de Pablo, su falta de habilidad 
como orador era una ventaja porque no había nada más que la belleza del 
Cristo vaciándose a sí mismo en la cruz para atraer a los creyentes. 

Cuando las personas se ven atrapadas en el tribalismo, quieren que se las 
considere “ganadoras”, no perdedoras. Quieren que gane su equipo, su 
candidato, su asunto, lo que sea que pueda parecer ganar en su contexto. En la 
cultura estadounidense, ser un ganador es importante y el individualismo es 
un valor muy arraigado. Sin embargo, independientemente de dónde vivamos, 
debemos examinar la narrativa cultural que hemos absorbido, a menudo 
inconscientemente, y debemos preguntarnos cómo encaja dentro de nuestra 
narrativa más amplia, nuestra identidad como hijos de Dios, viviendo en 
la tierra de Dios con otros hijos de Dios. 

¿Cuál es el antídoto para el tribalismo no sano en la iglesia? 

Pablo explica lo que los cristianos deben hacer: centrarse en el carácter 
sacrificial y de auto vaciamiento de Jesús y colocar todos los demás asuntos 
dentro de ese marco, “para que la cruz de Cristo no perdiera su eficacia.” (v. 17). 
La profesora asistente del Seminario del Suroeste, Jane Lancaster Patterson , 
señala que aunque muchas traducciones al inglés del v. 17 usan la expresión 
“proclamar el evangelio”, el griego usa un verbo simple “evangelizar” ( 
euangelizomai ), que significa “Cristo no me envió a mí a bautizar, sino 
para evangelizar.” Ella sugiere que el evangelio más efectivo de Pablo puede 

https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/third-sunday-after-epiphany/commentary-on-1-corinthians-110-18-5


no haber sido predicar, sino "la forma en que trató a las personas cuando se 
reunían para la Cena del Señor o cuando cuidaba a sus compañeros de trabajo". 

Versículos posteriores en 1 Corintios 1 hablan de cómo Cristo en la cruz es visto 
como "piedra de tropiezo" por los judíos y "locura" por los griegos (v. 23), y la 
sabiduría humana típica no puede dar sentido a la "debilidad" de Dios. ” (v. 25). 
Debido a que el vaciamiento propio (es decir, la kenosis) es tan contrario a la 
naturaleza humana y puede parecer aterrador, como si pudiéramos perdernos 
a nosotros mismos y a nuestra identidad, debemos mirar el ejemplo de Jesús 
para entender lo que requiere. 

¿Cómo se ve el auto vaciamiento? 

En su carta a los Filipenses 2:1-8. Pablo amplía la idea de auto vaciarse y cómo 
los cristianos pueden asumir la misma actitud que Jesús.  

• Ser de una mente y un mismo amor al enfocarnos en nuestra conexión 
con los demás como hijos de Dios (Filipenses 2:2) 

• Tener humildad con respecto a las propias habilidades y opiniones 
(Filipenses 2:3) 

• Apreciar los intereses y preocupaciones de los demás, no solo los nuestros 
(Filipenses 2:4) 

• Estar dispuesto a dejar ir el privilegio y el poder, como lo hizo Cristo Jesús 
(Filipenses 2:5-8). 

Cristo no puede estar dividido, por lo que la iglesia de Cristo tampoco debe 
estarlo. Aunque cada uno de nosotros posee ciertos marcadores de identidad 
(es decir, raza, género, edad, educación, ubicación geográfica, estilo de vida, 
etc.), estos marcadores de identidad son secundarios a nuestra identidad como 
una nueva creación en Cristo. 

Aplicación: 

• Reconozcamos nuestra propensión humana al tribalismo. Prestar 
atención a nuestros pensamientos y observar cuándo tienden a ser 
divisivos y sin amor. 

• Seamos conscientes de que Jesús nos mostró una manera más 
grande y expansiva de amar. Podemos ofrecer a los demás la aceptación 



amorosa que nos ha dado nuestro Dios trino, independientemente de que 
tengamos las mismas opiniones y creencias. 

• Aprendamos a apreciar las opiniones de aquellos que ven el mundo 
de manera diferente. Al comprender otros puntos de vista, nuestra 
percepción de la realidad se hace más completa, no es disminuida. 
Apreciación no significa acuerdo, y se necesita práctica para desarrollar la 
habilidad de sostener la paradoja de dos puntos de vista diferentes. Los 
seres humanos no podemos percibir la totalidad de la realidad por 
nosotros mismos; somos demasiado propensos a una variedad de sesgos. 

Reconocer nuestra propensión al tribalismo es vital a medida que nos 
acercamos a nuestros vecindarios para compartir el amor y la vida de Jesús con 
los demás. Todos necesitan conocer su identidad en Cristo. Todos necesitan 
conocer el evangelio. Todos necesitan oír que son amados, perdonados y 
reconciliados con el Padre. 

Podemos reírnos de las demandas tontas de las que hablamos al principio, pero 
si pensamos en los temas sobre los que a menudo discutimos, podemos ver que 
realmente no son tan importantes cuando se los pone en el contexto de auto-
vaciamiento de Jesucristo y la cruz. Nuestra cultura puede sumergirnos en 
narrativas poco saludables, y es posible que, sin darnos cuenta, 
tengamos valores, como el individualismo, que nos impulsen hacia un 
comportamiento divisivo. Jesús muestra que amarnos a nosotros mismos y 
a los demás requiere sacrificio. Su amor nos impulsa a acercarnos a los que nos 
rodean y a no ver a los demás desde un punto de vista mundano, sino como 
hijos amados de Dios. Cualquier incomodidad o sacrificio requerido no es nada 
comparado con la gloria de ayudar a otros a ver su verdadera identidad en 
Cristo. 

Para referencia: 

https://www.i-lawsuit.com/the-siete-most-ridiculous-lawsuits-of-all-
time/ 

https://www.usatoday.com/story/money/2020/02/03/25-really-weird-
lawsuits-you-wouldnt-believe-were-filed/41083385/ 

https://www.i-lawsuit.com/the-seven-most-ridiculous-lawsuits-of-all-time/
https://www.i-lawsuit.com/the-seven-most-ridiculous-lawsuits-of-all-time/
https://www.usatoday.com/story/money/2020/02/03/25-really-weird-lawsuits-you-wouldnt-believe-were-ever-filed/41083385/
https://www.usatoday.com/story/money/2020/02/03/25-really-weird-lawsuits-you-wouldnt-believe-were-ever-filed/41083385/


https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-
lectionary/third-sunday-after-epiphany/commentary-on-1-corinthians-
110-18-3 

https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-
lectionary/third-sunday-after-epiphany/commentary-on-1-corinthians-
110-18-5 

Preguntas de grupos pequeños: 

De: Hablando de vida 

• ¿Cómo crees que la duda podría ser un componente de la fe, y no lo 
opuesto a la fe? 

• ¿Has experimentado “la noche oscura del alma” donde Dios se sentía  
distante? Si es así, ¿cómo te hace sentir el normalizar la duda como parte 
de la experiencia cristiana, como en el Salmo 27? 

Del sermón 

• ¿Cómo puede el participar en las disciplinas espirituales (es decir, la 
oración, el estudio, la meditación, la contemplación, etc.) hacernos más 
sensibles e identificar los pensamientos tribales? 

• ¿Por qué crees que los seres humanos luchan con el concepto de vaciarse 
a sí mismos? ¿De qué tenemos miedo? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/third-sunday-after-epiphany/commentary-on-1-corinthians-110-18-3
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/third-sunday-after-epiphany/commentary-on-1-corinthians-110-18-3
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/third-sunday-after-epiphany/commentary-on-1-corinthians-110-18-3
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/third-sunday-after-epiphany/commentary-on-1-corinthians-110-18-5
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/third-sunday-after-epiphany/commentary-on-1-corinthians-110-18-5
https://www.workingpreacher.org/commentaries/revised-common-lectionary/third-sunday-after-epiphany/commentary-on-1-corinthians-110-18-5


Sermón del 29 de enero de 2023 – Cuarto domingo después de la Epifanía 

 

Mira el video Hablando de Vida 5010: La pregunta: ¿quién? 

https://youtu.be/yqSzd183_Eo 

 

 

Salmos 15 • Miqueas 6:1-8 • 1 Corintios 1:18-31 • Mateo 5:1-12 

El tema de esta semana es el reino de los cielos. El Salmo que nos llama a 
adorar refleja lo que se requiere para estar en la presencia de Dios. La lectura 
de Miqueas en el Antiguo Testamento habla de hacer la voluntad de Dios, la 
cual implica justicia, misericordia y humildad. El texto en Corintios registra la 
declaración de Pablo del mensaje de la cruz donde la locura del evangelio  
vence a la sabiduría del hombre. En la lectura del Evangelio de Mateo, tenemos 
las enseñanzas de Jesús sobre las bendiciones del reino de los cielos. 

Gócense y alégrense  

Mateo 5:1-12 (NVI) 

Hoy nuestra epifanía vendrá, no de una historia sobre Jesús, sino directamente 

Inicio 

https://youtu.be/yqSzd183_Eo


de sus palabras dirigidas a nosotros. Probablemente hayas escuchado estas 
palabras muchas veces. Son las palabras a las que se les llama  
Bienaventuranzas que dan comienzo al  mensaje de Jesús conocido como el 
Sermón del monte. Las bienaventuranzas provienen de una palabra latina que 
significa “bendición”. Hay nueve Bienaventuranzas, o puedes contarlas como 
ocho ya que las dos últimas funcionan en tándem. Ya sea que los cuentes como 
ocho o como nueve, cada uno comienza con la palabra "Bendito". 

Vamos a empezar: 

Las bienaventuranzas 

5 Cuando vio a las multitudes, subió a la ladera de una montaña y se sentó. 
Sus discípulos se le acercaron, 2 y tomando él la palabra, comenzó a 
enseñarles diciendo: (Mateo 5:1-2 NVI) 

 

Antes de escuchar su enseñanza, hagamos tiempo para  un contexto literario. 
Mateo elige usar la narración de la vida de Jesús para hacer una comparación 
con Israel. Por ejemplo, los lectores judíos reconocerían la historia de Jesús 
siendo bautizado y conducido al desierto para la tentación como una conexión 
con Israel siendo conducido a través del Mar Rojo (bautismo) y luego 40 años 
en el desierto (40 días en el desierto para Jesús). Esta conexión se establece 
cuando llegamos a las Bienaventuranzas, donde Jesús sube a la ladera de una 



montaña para enseñar. Este escenario entonces puede evocar la historia de 
Moisés subiendo al Monte Sinaí para recibir las palabras de Dios en tablas de 
piedra. Pero ahora tenemos a Jesús en la montaña y en lugar de recibir tablas 
de piedra para llevarlas a la gente, lleva a la gente con él y les enseña de su 
propia boca. Tenemos a Dios mismo enseñando al pueblo cara a cara. Lo que 
les dice a ellos y a nosotros es una gran noticia de aliento. 

Es importante señalar aquí que esta no es una lista de mandatos que deben 
cumplirse para poder ser bendecidos. Leer cada bienaventuranza de esa 
manera haría que estas palabras de Cristo fueran una carga demasiado pesada 
para llevar. Jesús no nos está dando nueve mandamientos que debemos 
cumplir antes de que su Padre nos bendiga. De hecho, podemos ver una especie 
de reversión de la enseñanza de Jesús en una montaña en comparación con la 
historia de Moisés recibiendo los Diez Mandamientos en el Monte Sinaí. 

Con Moisés, vemos a Dios primero diciéndole al pueblo quién es él, al decir: 
“Yo soy el SEÑOR tu Dios, que te saqué de Egipto, de la tierra de la 
servidumbre”. Entonces Dios les da los Diez Mandamientos. Vemos en ese 
escenario que los mandamientos de Dios se basan en el indicativo de quién es 
él para ellos. En Éxodo, tenemos a Dios dando el indicativo de quién es él y lo 
que hizo por Israel, seguido de la respuesta adecuada que el pueblo debería 
tener: los mandamientos. En otras palabras, dado que Dios es quien los sacó 
de la esclavitud, una respuesta adecuada sería servir a este Dios en lugar de a 
Faraón. La declaración de hecho tiene una respuesta correspondiente que 
puede presentarse como un mandamiento. El hecho de que ya no estés en la 
esclavitud conlleva un mandato de no vivir como si estuvieras en la esclavitud. 

Pero, en el arreglo de Mateo de las Bienaventuranzas de Jesús, cuando Jesús 
habla a la gente, no les da un indicativo seguido de diez mandamientos. En 
cambio, comienza con nueve indicativos, o declaraciones de hecho, seguidas 
de un mandamiento. Ese mandamiento es nuevamente la respuesta adecuada 
que la gente al saber quién es Dios y que Él está para ellos. El mandato es 
simplemente, "gozaos y alegraos". Entonces, mientras miramos cada una de las 
Bienaventuranzas, recuerde que estas son declaraciones de la realidad que nos 
dicen algo acerca de Dios y la respuesta es regocijarse y alegrarse. 

Antes de llegar a la primera bienaventuranza, tomemos nota de un recurso 
literario más. Esta sección de las Bienaventuranzas está entre corchetes con la 



frase “porque de ellos es el reino de los cielos”. Esta es la forma en que el autor 
nos dice que todo lo que hay entre estas dos declaraciones se trata del reino de 
Dios. Mateo usa la expresión "reino de los cielos" en lugar del equivalente 
"reino de Dios" para evitar la susceptibilidad de usar la palabra "Dios" para sus 
lectores judíos. Este, dicho sea de paso, es el tema central de Mateo para su 
relato evangélico el cual estableció en Mateo 4:17. Entonces, procedemos 
sabiendo que Jesús nos está enseñando sobre la realidad del reino al que nos 
está llevando. 

«Dichosos los pobres en espíritu, porque el reino de los cielos les 
pertenece. (Mateo 5:3 NVI) 

Si nunca has leído las Bienaventuranzas, esta declaración de bendición puede 
tomarte por sorpresa. ¡Espera! ¿Qué? ¿Cómo equivale ser pobre en espíritu a 
ser bendecido? La enseñanza de Jesús desafiará la forma en que se ven 
típicamente el Reino y las bendiciones. Cada bienaventuranza indica una 
carencia o un anhelo, como “pobre de espíritu”, “duelo”, “mansedumbre” y 
“hambre y sed”. Por lo general, vemos a alguien que es bendecido como 
completo, sin que le falte nada. Entonces, ¿qué nos está diciendo Jesús al 
equiparar las bendiciones con la carencia o el estar vacío? 

Para responder eso, recordemos que estas declaraciones de bendición son los 
indicativos (indicadores, hechos) de quién es el Rey y la realidad de este nuevo 
reino. Este no es un reino para ser tomado por la fuerza, sino uno para ser 
recibido. El Rey de este reino es un rey lleno de gracia y generosidad. Como 
veremos, quiere dar abundantemente: consuelo, satisfacción, misericordia y 
toda la tierra. Este es un reino que es recibido por aquellos que ya no buscan 
su propia realización en sus propios reinos hechos a sí mismos. El Padre no nos 
ordena construir el reino para él y luego traérselo para su aprobación. Su reino 
es un reino de gracia que sólo puede ser recibido en el don de su propio Hijo, 
Jesucristo. 

Mira si esta analogía nos ayuda a comprender lo que Jesús nos está diciendo. 
Si te dijeran que el Rey del universo quiere darte un regalo, ¿cómo te acercarías 
a él? Bueno, dependería de quién creerías que era el Rey, ¿verdad? ¿Es el tipo 
de rey que necesita ser apaciguado con regalos y elogios antes de que te dé 
algo? ¿O es un rey generoso que ama a sus hijos y quiere darles todo lo que 
tiene? Si es un rey que debe ser apaciguado, entonces no querrías venir con las 



manos vacías. Sin embargo, si es un rey que desea compartir todo lo que tiene, 
querrás venir con las manos vacías. Es decir, querrás acercarte a él en una 
postura para recibir. Querrías venir anhelando recibir de él. 

Aquí hay otra analogía. Si este rey te ofrece el mejor vino que fluye en su reino, 
no querrás venir a él con la copa llena ni con la copa medio llena. Querrías una 
copa vacía que pudiera llenarse hasta el borde. 

Estas analogías se rompen por supuesto, ya que no hay comparación con lo que 
el Padre nos da en su Hijo, Jesús. Pero el punto es que no podemos recibir lo 
que él nos da gratuitamente mientras nos aferramos a otra cosa. Debemos 
llegar al punto en que anhelamos lo que el Padre nos está dando más de lo que 
pensamos que podemos darnos a nosotros mismos. Y esa es la bendición que 
acompaña a estas declaraciones. 

Cada bienaventuranza es una postura de anhelo de recibir lo que el Padre da 
generosamente. Nuestra primera bienaventuranza es la bendición que 
proviene de ser “pobres de espíritu”. Los pobres de espíritu se dan cuenta de su 
bancarrota espiritual y están en condiciones de recibir el “reino de los cielos” 
que se encuentra sólo en Jesús. Cuando fallamos continuamente en nuestros 
propios intentos de establecer nuestros propios reinos, cuando dejamos de 
intentar sacar provecho de una cuenta vacía de auto justicia, cuando venimos 
al Padre "pobres en espíritu", venimos a ser bendecidos. Venimos con las 
manos y el corazón abiertos confiando en que el Padre es un Padre generoso 
que nos da su reino. 

Podemos ver esta misma postura para recibir del Padre en cada una de las 
Bienaventuranzas restantes: 

Dichosos los que lloran, porque serán consolados. (Mateo 5:4 NVI) 

Los que lloran saben que son impotentes para recuperar lo que se ha perdido. 
Son consolados por Cristo cuyo reinado redentor llegará a su plenitud en su 
reino. El duelo tiene un efecto preparatorio. Por ejemplo, la temporada de 
duelo para quienes pierden a un ser querido los prepara para entrar en la 
siguiente etapa de la vida. El duelo por la pérdida que nos sobreviene a causa 
del pecado y el quebrantamiento de nuestro mundo nos prepara para recibir la 
nueva creación que el Padre nos da. Podemos estar de duelo pero con 
esperanza sabiendo que seremos consolados por el reino de Dios. 



Dichosos los humildes, porque recibirán la tierra como herencia... (Mateo 
5:5 NVI) 

El Salmo 37 sirve como trasfondo para esta Bienaventuranza: 

8 Refrena tu enojo, abandona la ira; no te irrites, pues esto conduce al mal. 

9 Porque los impíos serán exterminados, pero los que esperan en el Señor 
heredarán la tierra. 10 Dentro de poco los malvados dejarán de existir; 

    por más que los busques, no los encontrarás. 11 Pero los desposeídos 
heredarán la tierra y disfrutarán de gran bienestar. (Salmo 37:8-11 NVI) 

Este salmo describe a los fieles que pierden su tierra a manos de élites ricas y 
malvadas. El salmo es un estímulo de que los malvados finalmente perderán su 
poder y los fieles recuperarán su tierra. En el contexto de Mateo, los cristianos 
vivían bajo la tiranía del gobierno romano que se hizo con el control de la tierra 
prometida. Los mansos en el uso de Mateo son aquellos que confían y esperan 
que el Señor se encargue de la iniquidad mientras viven en la expectativa de la 
restauración del Señor. Al decir Jesús que heredarán la tierra, está diciendo que 
nada perdido permanecerá perdido para siempre. La mansedumbre es una 
postura de recibir todo lo que el Señor restaura y redime en su vida resucitada. 

Dichosos los que tienen hambre y sed de justicia, porque serán saciados. 
(Mateo 5:6 NVI) 

El hambre y la sed nos llevan a la mesa del Señor. Esta hambre y sed de justicia 
les llega a aquellos que han dejado de darse un festín con la auto justicia, 
desfilando como llenos y satisfechos con sus propios pronunciamientos de 
piedad y bondad. Hay un banquete de bodas cósmico que espera a aquellos que 
buscan ser llenos de la justicia del Señor que es servida por gracia. Deleitarnos 
con la “justicia” adquirida por nosotros mismos solo nos deja hinchados y 
miserables. Estar “llenos” de la justicia del Señor es una plenitud que trae 
satisfacción y gozo. 

Dichosos los compasivos, porque serán tratados con compasión.      
(Mateo 5:7 NVI) 

La misericordia es un acto de esperanza en una relación. Cuando nos negamos 
a mostrar misericordia, nos hemos dado por vencidos en una relación en la que 
hemos sido ofendidos o heridos. No tenemos ninguna esperanza de cambio o 



transformación en la otra persona, por lo que nos aferramos a nuestros 
derechos y exigimos el pago de sus pecados contra nosotros.  

En resumen, no extendemos misericordia. Pero es una bendición ser 
misericordioso porque esa es la postura de entregar al otro y a nosotros mismos 
al Señor que es misericordioso con nosotros. Somos bendecidos cuando 
podemos dejar de lado nuestras demandas sobre otros que nos han lastimado 
y vivir en la esperanza de la obra restauradora de Jesús en todas nuestras 
relaciones. En última instancia, esta bendición llega cuando nos vemos a 
nosotros mismos, junto con todos los demás, como iguales al pie de la cruz; 
todos tienen necesidad de la misericordia que se da gratuitamente en Cristo. 
Desde esta postura, podemos recibir misericordia para nosotros mismos, 
permitiéndonos ser misericordiosos con los demás. 

Dichosos los de corazón limpio, porque ellos verán a Dios. (Mateo 5:8 NVI) 

El pensamiento judío sostiene que el corazón es el punto central de los 
pensamientos, las emociones y la voluntad de uno. Ser puro de corazón es no 
tener división entre estos tres. Ser puro de corazón es tener integridad. Todo 
nuestro ser es coherente en todo momento sin ningún conflicto interno. La 
bendición de esta pureza es ver a Dios. En otras palabras, Dios está conectado 
con todo en nuestras vidas. Cualquier cosa que se nos presente, podemos ver a 
Dios obrando en ello para sus buenos propósitos hacia nosotros. Incluso 
cuando nos encontramos con cosas que no entendemos, o circunstancias que 
crean crisis, podemos ver a Dios íntimamente involucrado en todo ello. De esta 
manera, todos nuestros pensamientos, emociones y voluntad encuentran su 
pureza, su totalidad, en relación con Dios y su obra en nosotros. No tenemos 
que estar divididos entre cómo nos relacionamos y respondemos a los demás o 
a las circunstancias que nos rodean.  

Hay una inmensa bendición en ver a Dios en medio de todas nuestras 
interacciones y circunstancias, liberándonos de tratar de manipular y 
maniobrar todo lo que nos llega para servirnos a nosotros mismos. Ver a Dios 
como central en todo le da a nuestra vida enfoque y libertad. Nunca tenemos 
que ser destrozados como reacción a algo que parezca amenazarnos. Cuando 
vemos a Dios en ello, no hay motivo para temer, independientemente de lo que 
se nos presente. 

Dichosos los que trabajan por la paz, porque serán llamados hijos de Dios. 



(Mateo 5:9 NVI) 

Ser un pacificador es primero tener un anhelo por la paz y luego trabajar por 
ella. Este es un trabajo muy duro, como se puede imaginar. Y la comprensión 
judía de la paz era rica y profunda. La paz no era sólo un cese al fuego, sino una 
armonía en todas las relaciones comprometidas con el bien del otro, 
individualmente y entre naciones. Esto es lo que el Padre está haciendo. Él está 
trayendo su paz, o Shalom como la llamaban los judíos. Por eso envió a su Hijo. 
Entonces, la bendición de ser un pacificador es ser un hijo de Dios, uno que 
participa en lo que ve hacer a su Padre celestial en todas sus relaciones. Desde 
su verdadera identidad, los pacificadores no se conforman con el alto el fuego 
o simplemente con buscar evitar el conflicto. Más bien, trabajan hacia los 
buenos propósitos del Padre que busca establecer una paz que implique una 
reconciliación activa que elimine todo odio y amargura. El conflicto no se evita, 
se reemplaza. Esto requiere mucho trabajo, pero hay bendición en ello, ya que 
sabemos que estamos en los asuntos de nuestro Padre, que finalmente tendrán 
éxito al final. 

Dichosos los perseguidos por causa de la justicia, porque el reino de los 
cielos les pertenece. (Mateo 5:10 NVI) 

Esto puede ser una bendición difícil de ver. ¿Cómo equivale ser perseguido a 
ser bendecido? Eso parece lo contrario de ser bendecido. Pero recuerda, Jesús 
está hablando de su reino. Su reino no es como los reinos de este mundo. De 
hecho, podemos esperar que los reinos de este mundo continúen oponiéndose 
y tratando de destruir el reino de Jesús dondequiera que esté irrumpiendo. 
Entonces, así como Jesús fue perseguido, también lo serán sus seguidores. Esto 
significa que cuando somos perseguidos por el reino de justicia de Jesús, es una 
señal de que en verdad pertenecemos al “reino de los cielos”. En lugar de ver 
nuestras persecuciones como signos de fracaso o abandono, podemos 
interpretarlas correctamente como signos de pertenencia al único reino que 
permanecerá para siempre. 

11 »Dichosos serán ustedes cuando por mi causa la gente los insulte, los 
persiga y levante contra ustedes toda clase de calumnias. (Mateo 5:11 NVI) 

Ahora Jesús dirigirá su discurso directamente a sus discípulos como lo indica 
el cambio de tercera persona a segunda persona. “Dichosos serán ustedes…” 
Como creyentes, Jesús ahora se dirige a ustedes como sus discípulos. Todavía 



está hablando de la bendición de la persecución, pero quiere dirigir sus 
palabras más directamente a sus seguidores. Él sabe que necesitaremos 
escuchar este pronunciamiento de bendición una y otra vez en nuestras vidas. 
Como Cuerpo de Cristo en esta tierra, encontraremos resistencia para seguirlo. 

Entonces, estas Bienaventuranzas terminan con Jesús enfatizando dos veces 
que entrar en este reino vendrá con persecución. Dado que el Reino no se 
realiza plenamente en este mundo de tinieblas, habrá resistencia. A medida 
que experimentamos persecución por participar con Jesús, podemos contarlo 
como una bendición, ya que nos muestra que de hecho estamos recibiendo y 
entrando en ese reino. Así como un zombi solo ataca a los vivos, la persecución 
por el Reino nos dice que verdaderamente hemos entrado en la vida. 

Antes de cerrar las Bienaventuranzas, es importante recordar quién nos está 
enseñando. Es el mismo Jesús. Esta no es una enseñanza de un rabino local o 
un líder judío regular. Este es el Hijo de Dios que vino a nosotros para 
establecer su reino. Y él ha hecho precisamente eso. Su reino ya está 
establecido y un día se realizará plenamente. Cuando miramos las 
Bienaventuranzas, finalmente vemos que es Jesús quien es el bendito. Vino a 
nosotros pobre en espíritu, en toda mansedumbre y misericordia. Aunque él 
era Dios, Pablo nos dice en Filipenses 2:7, él “Por el contrario, se rebajó 
voluntariamente, tomando la naturaleza de siervo y haciéndose semejante a los 
seres humanos.” Toda la vida de Jesús fue vivida en el Espíritu. Vivió una vida 
de recibir, no de agarrar por sí mismo. Sólo hizo lo que vio hacer a su Padre. 
Este es el único reino que Dios ofrece. Todos los demás reinos están siendo 
derribados. Al participar en las Bienaventuranzas de Jesús, nosotros también 
recibimos las bendiciones de este reino. 

Ahora que Jesús ha presentado todos estos indicativos, esta declaración de 
hechos sobre las bendiciones que tenemos en él, concluye dándonos un 
mandato: ¡Gozaos y alegraos! 

12 Alégrense y llénense de júbilo, porque les espera una gran recompensa en 
el cielo. Así también persiguieron a los profetas que los precedieron a 
ustedes. (Mateo 5:12 NVI) 

Cuando Jesús estaba hablando de persecución, enfatizó un tipo de persecución 
que viene de lo que la gente dice con sus palabras. “Bienaventurados seréis 
cuando os insulten, os persigan y digan falsamente toda clase de mal contra 



vosotros por mi culpa”. Ahora continúa diciendo que podemos mirar hacia el 
pasado donde los profetas fueron tratados de la misma manera, y podemos 
mirar hacia el futuro donde encontramos nuestra recompensa. Nuestras 
circunstancias actuales no se entienden por las palabras perseguidoras de 
aquellos que actualmente no están recibiendo el Reino. Pero es Jesús, la Palabra 
de Dios, quien tiene la última palabra sobre nuestro ser. Mientras Jesús nos 
habla desde la montaña con las palabras de aliento de que somos bendecidos 
en él, que podamos responder con el único mandato que Jesús da como nuestra 
respuesta a esta asombrosa buena noticia. “¡Gócense y alégrense!” ¿Y por qué 
no lo haríamos, viendo cuán bendecidos somos en verdad? 

 

Preguntas de discusión en grupos pequeños 

Del Video Hablando de vida 

• El video afirmaba que toda la Biblia se ocupa de la pregunta "quién". 
¿Cómo enmarca esto cómo leemos la Biblia? 

• ¿Cómo te afecta la lectura del Salmo 15 al leer acerca de la descripción de 
alguien que “califica” para estar en la presencia de Dios? 

• ¿Cómo te afecta el Salmo 15 cuando sabes que Jesús es la respuesta a la 
pregunta "quién"? 

Del sermón 

• ¿Alguna vez has leído las Bienaventuranzas como una lista de 
mandamientos? ¿Qué diferencia hace verlos como indicativos 
(declaraciones de hechos), con respecto a ser bendecidos en lugar de 
mandatos que hay que cumplir para ser bendecidos? 

• El sermón se refirió a las Bienaventuranzas como una postura de anhelo 
de recibir lo que el Padre da. ¿Qué significa esto para ti? 

• ¿Qué bienaventuranza te habló más del sermón? 

• De acuerdo con el sermón, discute cómo ser perseguido por el Reino es 
una bendición. 

• Jesús nos da un mandamiento para "Gozarnos y alegrarnos". 
Reflexionando sobre el sermón, comparte cualquier cosa de las palabras 
de Jesús que te permita regocijarte y alegrarte por el día de hoy. 



  

 

 

 

https://comuniondegracia.org/ 

 

 

 

  

Inicio 

Fuente imágenes: 

 https://www.pexels.com 

https://unsplash.com/ 
 
 

 

https://comuniondegracia.org/

	uno
	inicio
	inicio
	dos
	tres
	cuatro
	cinco

