
Hablando de vida 4032 | La verdadera jactancia – Mira el Vídeo en YouTube

https://youtu.be/vfgedJ08MyY
Lidiar con la enfermedad puede volverse costoso muy rápidamente. Incluso para

los personajes del Antiguo Testamento, la atención médica era costosa e

impredecible. Escucha a Greg mientras comparte la historia de Naamán, un hombre

orgulloso que se enferma. Eventualmente, se da cuenta de que solo hay un

verdadero Sanador que puede restaurarlo completamente por dentro y por fuera.

Salmos 30:1-12 • 2 Reyes 5:1-14 • Gálatas 6:1-16 • Lucas 10:1-11, 16-20

El tema de esta semana es Gloriarse en abundante gracia. El Salmo que nos llama

a adorar alaba la gloria de Dios como alguien que está con nosotros en las buenas

y en las malas. En 2 Reyes 5 leemos la historia de Naamán, que quiere rendir tributo

a Eliseo por la sanidad que recibió de Dios, pero se entera de que todo lo que se

necesita de su parte es su deseo de declarar la gloria de Dios. Pablo declara

gozosamente en el libro de Gálatas que su única gloria está en Jesucristo y todo lo

que ha hecho por él. Lucas comparte que cuando los discípulos regresaron de

Capacitados para un viaje enfocado en la

misión con Jesús

Sermón del 03 de julio de 2022

Sermón del 10 de julio de 2022

Sermón del 17 de julio de 2022

Sermón del 24 de julio de 2022

Sermón del 31 de julio de 2022

Sermones Junio 2022

Sermón del 03 de julio de 2022 Inicio

https://youtu.be/vfgedJ08MyY
https://biblia.com/bible/niv/Luke 10.16-20


declarar la venida del reino de Dios, emocionados por las obras milagrosas que

habían hecho, Jesús les recordó que su verdadera gloria está en su propia salvación.

Sin tiempo para Regodearse Lucas 10:1-11 , 16-20

Si alguna vez has visto un deporte, jugaste un videojuego o trabajaste en un campo

competitivo, es probable que no seas ajeno al concepto de los bailes y

celebraciones que hay cuando alguien gana. Ya sea que se trate del atleta que

inventa un baile elaborado, una voz chillona que declara victoria o un colega que

comparte descaradamente su ascenso y aumento salarial con sus nuevos

subordinados, hay una cosa en la que todos pueden estar de acuerdo: regodearse,

sólo es agradable para el vencedor.

Muchos deportes tienen reglas contra alardear demasiado: es antideportivo, un

concepto que se remonta a las guerras y los conflictos. Las redes de juegos en línea

tienen reglas contra el acoso que a menudo cubren una conducta antideportiva. La

mayoría de los lugares de trabajo desaprobarían a un superior que se jactara de su

riqueza. Aún así, estas son todas las cosas que algunos de nosotros tenemos o

experimentaremos regularmente. Alardear está profundamente arraigado en

nuestra naturaleza pecaminosa.

.



Cuando Jesús envió a los setenta y dos discípulos a declarar la venida del reino de

Dios, un grupo que incluía pescadores y recaudadores de impuestos, sin

entrenamiento formal ni experiencia, fueron arrojados a lo más profundo del

ministerio evangélico. Leamos el pasaje:

Jesús envía a los setenta y dos

10 Después de esto, el Señor escogió a otros setenta y dos[a] para enviarlos de dos

en dos delante de él a todo pueblo y lugar adonde él pensaba ir. 2 «Es abundante

la cosecha —les dijo—, pero son pocos los obreros. Pídanle, por tanto, al Señor de

la cosecha que mande obreros a su campo. 3 ¡Vayan ustedes! Miren que los envío

como corderos en medio de lobos. 4 No lleven monedero ni bolsa ni sandalias; ni

se detengan a saludar a nadie por el camino.

5 »Cuando entren en una casa, digan primero: “Paz a esta casa”. 6 Si hay allí

alguien digno de paz, gozará de ella; y, si no, la bendición no se cumplirá.[b] 7

Quédense en esa casa, y coman y beban de lo que ellos tengan, porque el

trabajador tiene derecho a su sueldo. No anden de casa en casa.

8 »Cuando entren en un pueblo y los reciban, coman lo que les sirvan. 9 Sanen a los

enfermos que encuentren allí y díganles: “El reino de Dios ya está cerca de

ustedes”. 10 Pero, cuando entren en un pueblo donde no los reciban, salgan a las

plazas y digan: 11 “Aun el polvo de este pueblo, que se nos ha pegado a los pies,

nos lo sacudimos en protesta contra ustedes. Pero tengan por seguro que ya está

cerca el reino de Dios”. (Lucas 10:1-11 NVI)

No hay tiempo para venganzas y entierros



Es útil considerar el contexto de los setenta y dos discípulos en este pasaje. Aunque

siguen y creen en Jesús, sabían que no encajaban en el molde del discípulo de un

rabino promedio. Nuestro pasaje sigue los pasos de Jesús siendo rechazado por

una comunidad local. Los doce discípulos querían hacer descender fuego celestial

para consumir la aldea, y Jesús tuvo que reprenderlos. Luego, cuando llamó a más

discípulos, les recalcó a todos el gran costo de seguirlo.

En estos pasajes de Lucas 9 y 10, Jesús está enseñando a sus discípulos una nueva

forma de responder. Cuando Jesús es agraviado, quieren venganza, y él reprende

su respuesta. Cuando llama a otros, no están listos para seguirlo y pierden la

oportunidad de ser parte de su ministerio. Sin embargo, estos setenta y dos han

pasado esa prueba, y ahora se les da poder: el poder de bendecir y sanar y el poder

de hablar en contra de aquellos que no responden al mensaje del evangelio.

Incluso cuando Jesús les dice que están siendo enviados como corderos entre

lobos, como el aficionado que compite contra el profesional, les da poder y

autoridad. Y la autoridad que Jesús les concedió habría sido diferente a todo lo que

podrían haber esperado. Les dijo que sanaran a la gente mientras cumplían el papel

de proclamar el reino, el que usualmente se le deja a un profeta. Como Juan el

Bautista, están anunciando la venida del Señor a los pueblos a los que  entraban.

Como Jonás a los ninivitas, los discípulos tienen un único mensaje para aquellos

que los rechazan: cambien y arrepiéntanse. Es importante notar que se les dice que

su acción simbólica es una advertencia y un llamado al arrepentimiento, tal como

la advertencia de Jonás a los ninivitas. Esta advertencia representa el sincero deseo

de Dios de que la gente se vuelva a él y sea salva.

Regodeándose en la victoria de otro

Pero el verdadero orgullo (o eso creen) de los discípulos viene en su informe a Jesús:



16» El que los escucha a ustedes, me escucha a mí; el que los rechaza a ustedes, me

rechaza a mí; y el que me rechaza a mí, rechaza al que me envió».

17 Cuando los setenta y dos regresaron, dijeron contentos:

—Señor, hasta los demonios se nos someten en tu nombre.

18 —Yo veía a Satanás caer del cielo como un rayo —respondió él—. 19 Sí, les he

dado autoridad a ustedes para pisotear serpientes y escorpiones y vencer todo el

poder del enemigo; nada les podrá hacer daño. 20 Sin embargo, no se alegren de

que puedan someter a los espíritus, sino alégrense de que sus nombres están

escritos en el cielo. (Lucas 10:16-20 NVI)

Los discípulos están emocionados. Ellos han hecho lo que Jesús ha hecho; han

declarado el reino, han sanado a los enfermos pero hay algo más… ¡han echado

fuera demonios! ¡Los aficionados han vencido a los profesionales!

Es interesante que Jesús no diga nada positivo acerca de esta experiencia más que

para confirmar el impacto de su obra sobre los designios de Satanás. Hay muchas

iglesias que han creado identidades basadas en la expulsión de demonios, sin

embargo, cuando se hace en las Escrituras, esto no es un evento a los ojos de Jesús.

En presencia de su soberanía, la derrota de Satanás nunca estuvo en duda.

Cuando Jesús les dice: “Vi caer a Satanás…”, está destacando tres cosas. Está

haciendo una poderosa declaración sobre su divinidad: ningún ser humano terrenal

fue testigo de la caída de Satanás. Él está elogiando el trabajo por el reino que los

discípulos han hecho – ellos están participando en la caída del enemigo. Y él está

señalando que la derrota de Satanás es un hecho: vencer a los demonios y alardear

sobre eso es similar a alardear sobre un enemigo ya derrotado. Aunque participan

en el acto de expulsar a los demonios, los discípulos no son la causa de esta

expulsión.



Satanás es el hombre fuerte que Jesús ya ha atado; el poder de los discípulos sobre

los demonios nunca fue el punto. De hecho, ¡el hecho de que los discípulos

compartieran de la venida del reino fue un acto mucho mayor!

Regocíjate en nuestro lugar celestial

Jesús llama a sus discípulos a regocijarse en su salvación. ¡Esta es la verdadera causa

de la jactancia y el gozo! El atleta que anotó el gol, el jugador que derrotó a sus

amigos, el colega que pavonea su ascenso, todos son síntomas de un orgullo fuera

de lugar. Fuimos hechos para gloriarnos, pero el pecado ha torcido nuestra

alabanza hacia nosotros mismos y no hacia Dios. Como nos dice el apóstol Pablo

en Gálatas 6, somos hechos para gloriarnos en Jesucristo y en lo que ha hecho por

nosotros.

Aprendamos a gloriarnos en lo que realmente importa.

Preguntas de discusión en grupos pequeños

Del video Hablando de vida:

 Naamán realmente quiere pagar por la sanidad que recibió, pero le dicen

claramente que no puede. ¿Por qué crees que Eliseo enfatiza la importancia

de que su sanidad es gratuita?

 Naamán fue un general exitoso que había luchado en campañas contra Israel.

¿Por qué crees que Dios lo eligió para curar a todos los leprosos de la época?

Considera leer Lucas 4:27 .

Preguntas del sermón



 ¿Por qué crees que tenemos la tentación de alardear cuando ganamos en una

competencia?

 A menudo se nos dice “no os jactéis”, pero Pablo nos ha dicho que jactarse

es en realidad algo bueno, cuando nos jactamos de lo que Jesús ha hecho.

Dado ese contexto, ¿cómo cambia eso tu forma de pensar sobre la

fanfarronería y la jactancia?

_____________________________________________________________________________________

Hablando de vida 4033 | Llenos – Mira el Vídeo en YouTube

https://youtu.be/g08FSqLg0tM
"¿Está el vaso medio vacío o medio lleno?" En otras palabras, ¿eres pesimista u

optimista? En las luchas que podemos enfrentar, es tentador ver el vaso medio

vacío. Pablo nos recuerda que cada vez que nos sentimos vacíos o perdidos,

tenemos un buen Padre que llena completamente ese vacío con amor y

comprensión.

Salmos 82:1-8 · Amós 7:7-17 · Colosenses 1:1-14 · Lucas 10:25-37

El tema de esta semana es que Dios empodera a los creyentes para actuar con

justicia. El Salmo que nos llama a adorar nos dice que Dios, en su papel de juez,

ordena a los gobernantes humanos que busquen la justicia y ayuden a los

necesitados. En Amós, vemos al profeta obligado por Dios a desafiar a la máxima

autoridad humana en la tierra, el rey de Israel, por promover la infidelidad al Señor.

En Colosenses, Pablo elogia a su audiencia por su fidelidad al evangelio. Su oración

por ellos es que sean llenos de Cristo para que puedan continuar produciendo

buenos frutos. Finalmente, en Lucas, Jesús define “prójimo” y establece un alto

estándar para amar a los demás.

Sermón del 10 de julio de 2022 Inicio

https://youtu.be/g08FSqLg0tM


¿Quién es mi prójimo? Lucas 10:25-37

Un hombre camina por la calle y se le acerca alguien que está sucio, con la ropa

andrajosa y maloliente, además huele a alcohol. El hombre le da a la persona el

título de "sin hogar o indigente" en su mente. El vagabundo sostiene un cartel de

cartón con sus desafortunadas circunstancias garabateadas con un marcador negro

grueso. Toda su vida se reduce a un par de frases tristes y una súplica de ayuda. Con

los ojos rojos y cansados, el vagabundo mira al hombre y le pregunta: "¿Puedes

darme una moneda?".

Ahora, el hombre tiene que tomar una decisión. Tiene dinero en el bolsillo. Tal vez

no sea mucho dinero. Sin embargo, sabe que tiene más que el vagabundo, cuyas

posesiones están metidas en bolsas de plástico a sus pies. ¿Debería el hombre darle

algo al vagabundo, sabiendo que podría gastar ese dinero en alcohol? ¿Eso no

empeorará sus problemas? ¿Estará paralizando al vagabundo haciéndolo

dependiente de la caridad en lugar del trabajo duro? ¿O, al no darle dinero, el

hombre está privando a otro ser humano que necesita una comida caliente para

comer? ¿No se supone que el hombre que se cree cristiano debe ayudar a los

pobres? Pero, ¿cuándo las necesidades de los pobres invaden las necesidades

personales del hombre? Quizás el problema es que el billete más pequeño que

tiene el hombre es de $20. ¿Realmente quiere darle $20 a un extraño? Se pregunta

distraídamente si es grosero y egoísta pedirle cambio a una persona vestida con

harapos. Todas estas preguntas y más pasan por la mente del hombre mientras

desvía la mirada y se aleja sin decir una palabra.

Creo que todos podemos identificarnos con este clásico dilema moral hasta cierto

punto. Si eres como yo, la historia te pareció un poco inquietante porque te toca

muy de cerca. Para todos nosotros, la situación toca una pregunta fundamental:

“¿Le debo algo a mi prójimo?”.



Pocas preguntas son más importantes. La pregunta se encuentra en el corazón de

cada ley gubernamental, cada política de la empresa y cada regla de etiqueta. ¿Qué

le debo a mi prójimo? La respuesta a esta pregunta da forma a cada interacción

humana, filosofía y estructura social. Sin embargo, cuando observamos nuestra

sociedad y nuestra historia, parece que la humanidad se esfuerza por encontrar

buenas respuestas a esta pregunta. La pobreza continúa. La falta de vivienda

continúa. El sexismo continúa. El racismo continúa. El abuso infantil continúa. La

trata de personas continúa. Si realmente nos preocupamos por los demás, si nos

aseguramos de que todos tengan lo que se les debe, ¿no desaparecerían estas

cosas? ¿Qué le debo a mi prójimo? La verdad es que, aparte de Dios, no tenemos

ninguna esperanza de responder adecuadamente a esta pregunta.

Afortunadamente, Cristo nos da la respuesta a esta pregunta fundamental. Lo que

le debemos a nuestros semejantes es ser un buen prójimo para ellos. Sin embargo,

¿qué significa ser un buen prójimo? Jesús define al prójimo de tal manera que



convertirse en uno es una búsqueda de toda la vida. Veamos su profunda

enseñanza, comúnmente conocida como la parábola del buen samaritano:

25 En esto se presentó un experto en la ley y, para poner a prueba a Jesús, le hizo

esta pregunta:

—Maestro, ¿qué tengo que hacer para heredar la vida eterna?

26 Jesús replicó:

— ¿Qué está escrito en la ley? ¿Cómo la interpretas tú?

27 Como respuesta el hombre citó:

—“Ama al Señor tu Dios con todo tu corazón, con todo tu ser, con todas tus

fuerzas y con toda tu mente”, y: “Ama a tu prójimo como a ti mismo”.

28 —Bien contestado —le dijo Jesús—. Haz eso y vivirás.

29 Pero él quería justificarse, así que le preguntó a Jesús:

— ¿Y quién es mi prójimo?

30 Jesús respondió:

—Bajaba un hombre de Jerusalén a Jericó, y cayó en manos de unos ladrones. Le

quitaron la ropa, lo golpearon y se fueron, dejándolo medio muerto. 31 Resulta que

viajaba por el mismo camino un sacerdote quien, al verlo, se desvió y siguió de

largo. 32 Así también llegó a aquel lugar un levita y, al verlo, se desvió y siguió de

largo. 33 Pero un samaritano que iba de viaje llegó adonde estaba el hombre y,

viéndolo, se compadeció de él. 34 Se acercó, le curó las heridas con vino y aceite, y

se las vendó. Luego lo montó sobre su propia cabalgadura, lo llevó a un alojamiento

y lo cuidó. 35 Al día siguiente, sacó dos monedas de plata y se las dio al dueño del

alojamiento. “Cuídemelo —le dijo—, y lo que gaste usted de más, se lo pagaré

cuando yo vuelva”. 36 ¿Cuál de estos tres piensas que demostró ser el prójimo del

que cayó en manos de los ladrones?



37 —El que se compadeció de él —contestó el experto en la ley.

—Anda entonces y haz tú lo mismo —concluyó Jesús.”. (Lucas 10:25-37 NVI)

En esta conversación con el experto en la ley, Jesús hizo algo extraordinario. El

experto preguntó: “¿Y quién es mi prójimo?”. La forma en que el hombre formuló

la pregunta lo colocó a sí mismo en el papel de juzgar al prójimo. En otras palabras,

le estaba preguntando a Jesús cómo iba a decidir quién era digno de su amor y

preocupación. El experto en la ley asumió su rectitud y quiso saber quién la merecía.

En su respuesta, Jesús le da la vuelta a la pregunta. Después de contar una historia

justamente perturbadora, Cristo preguntó: "¿Quién de estos tres crees que fue

prójimo del hombre que cayó en manos de los ladrones?" La forma en que Jesús

formuló su pregunta hace que el prójimo sea algo que solo puede ser determinado

por la persona necesitada. Según la enseñanza de Jesús, el prójimo no es algo que

juzgamos en nosotros mismos, sino algo que nos esforzamos para que los demás

testifiquen que sí somos su prójimo. ¿Vamos a ser prójimos del necesitado? Ser

prójimo no es algo que sólo se asume. Todos los días, los seguidores de Cristo

estamos llamados a participar en la vida y obra de Jesús, siendo guiados por el

Espíritu, esperando en oración traer gloria al Padre siendo prójimos de alguien

que lo necesita.

El hermoso concepto de prójimo según Jesús, es un desafío para todos los

creyentes. Es un estándar alto a alcanzar porque requiere que mostremos interés

por cada persona con la que nos encontremos. Naturalmente, queremos definir al

prójimo por nosotros mismos. Al igual que el Maestro de la ley/experto en la ley,

queremos decidir por nosotros mismos quién es digno de nuestra atención y

cuidado. Inconscientemente desarrollamos nuestra propia lógica para decidir

quién queda excluido de nuestro amor. Seguir a Cristo significa renunciar a un

voto en quién es y quién no es nuestro prójimo. Nos llama a ver a todos los seres

humanos como nuestro prójimo. No todos los prójimos nos verán como buenos

vecinos a menos que les proporcionemos lo que quieren. Es vital entender que



estamos llamados a servir y ser siervos de los demás, pero ellos no están llamados

a ser nuestros amos. Jesús es nuestro maestro.

Nuestro prójimo es aquel a quien el Espíritu nos lleva o aquel que el Espíritu nos

trae. No tenemos nada que decir sobre cómo se ven, cuánto dinero tienen, cómo

huelen, el color de su piel, el país de origen, su género, su clase, el idioma que

hablan, su afiliación política o su actitud. Ni siquiera podemos controlar si dicen o

no "gracias". Quienquiera que el Espíritu nos haga encontrar, es nuestro prójimo,

así que debemos ser prójimos. Si bien podemos reconocer esta verdad, aún

podemos luchar para descubrir cómo vivir esto. ¿Cómo hacemos para ser esos

prójimos según Jesús? ¿Hay límites para ser prójimos? Para obtener respuestas,

recurrimos a la enseñanza de Cristo. Hay tres cosas que me gustaría que

recordáramos de la parábola.

Ser prójimo lo define Jesús

Primero, el hecho más importante sobre la parábola del Buen Samaritano es que

Jesús es quien cuenta la historia. Él es quien define quién es el “prójimo” porque

Jesús es la fuente del amor. Al contar la parábola, Jesús designa al samaritano como

el prójimo. Dada la animosidad étnica y religiosa entre el pueblo judío y los

samaritanos, nombrar al samaritano como el héroe de la historia era escandaloso

para la audiencia de Jesús. Además de una condenación no tan velada de los

prejuicios, Jesús señala que utilizará a quien él quiera como prójimo. En nuestra

propia fuerza, estamos centrados en nosotros mismos y somos incapaces de ser

verdaderos prójimos. Sin embargo, cuando es él quien narra nuestra historia,

podemos ser vecinos extraordinarios. Es solo en Cristo que podemos amar

verdaderamente a los demás, por lo que debemos depender de él.

Ser prójimo requiere acción



En segundo lugar, ser prójimo a menudo requiere acción de nuestra parte. En la

parábola, el estatus de sacerdote o levita no convertía a ninguno de los dos en

prójimo. Tal vez incluso oraron al pasar junto al hombre dado por muerto en el

camino, pero eso aún no los convertía en prójimos. De manera similar, ser cristiano

no significa necesariamente que seamos esos prójimos según Jesús. Santiago

habla de la necesidad de que mostremos nuestra fe por medio de nuestras obras

(Santiago 2:18). No podemos intervenir directamente en cada situación, pero

siempre que podamos, debemos actuar como prójimos. En la historia que contó

Jesús, las acciones del samaritano se pueden resumir en tres categorías: lugar

compartido, cuidado de la salud y provisión.

Compartir lugar: Lo primero que hizo el samaritano fue ir al lugar donde yacía el

hombre golpeado. El samaritano ocupaba el mismo espacio físico que el

sobreviviente y fue movido a compasión, ocupó el mismo espacio emocional.

Compartir el lugar es un término atribuido a Dietrich Bonhoeffer y se refiere a una

relación empática que se basa en Cristo como el mayor compartidor el lugar, lo que

hace que las personas compartan mutuamente alegrías y tristezas. Podemos

asumir que ser prójimo requiere proximidad, lo que logramos compartiendo el

lugar. Debemos vernos vinculados a los necesitados de un prójimo. Nuestro propio

bienestar debe estar entrelazado con el de ellos. De lo contrario, la atención que

ofrecemos a menudo es condescendiente o tiene motivos ocultos.

Cuidado de la salud: Lo siguiente que hizo el samaritano en la parábola fue cuidar

la salud del sobreviviente. Trató y vendó las heridas del hombre. De manera similar,

ser prójimo puede requerir que busquemos el bienestar social, emocional, físico y

espiritual de aquellos a quienes el Espíritu Santo nos hace encontrar. Nosotros

también debemos tratar de vendar las heridas. Esto no se puede hacer sin la guía

del Espíritu Santo. Necesitamos mirarlo a él para discernir lo que la gente realmente

necesita. Es importante notar que lo que una persona pide y lo que necesita a veces

son dos cosas diferentes. En la historia que conté al principio del mensaje, un



hombre estaba pidiendo dinero. En algunos casos, el dinero es exactamente lo que

la persona puede necesitar. En otros casos, la persona puede necesitar que

escuchemos su historia con compasión. Tal vez una sonrisa y una palabra amable

es lo que se necesita. En algunos casos, el Espíritu nos impulsará a comprarle una

comida a la persona. El punto es que no sabremos cómo promover la salud de otra

persona a menos que estemos dispuestos a someternos al Espíritu.

Provisión: La última forma en que el samaritano se mostró comoprójimo fue a

través de la provisión. Dos denarios eran suficientes para proporcionar al hombre

comida, agua y refugio. Además de eso, el samaritano se ofreció a pagar los gastos

adicionales en los que incurrió el lugar mientras se ocupaba de las necesidades

básicas del sobreviviente. El sobreviviente todavía necesitaba cosas como ropa y

atención médica, y el samaritano no podía retirarse hasta que esas necesidades

fueran satisfechas. Nuestro impacto en nuestros prójimos debe ser tangible si no

pueden satisfacer sus necesidades básicas. A veces eso es ayuda directa, pero otras

veces toma la forma de ayudar a nuestro prójimo a acceder a los servicios y recursos

disponibles. En cualquier caso, no debemos pasar por alto a aquellos que no

pueden cubrir sus necesidades básicas. En Hechos, vemos a miembros de la

comunidad cristiana vendiendo sus posesiones para proveer a los pobres. ¿Hasta

dónde estamos dispuestos a llegar para satisfacer las necesidades básicas de

nuestro prójimo?

Nuestros prójimos requieren acción, que toma la forma de compartir el lugar, el

cuidado de la salud y la provisión.

Ser prójimo tiene un costo

Esto me lleva al tercer punto que me gustaría sacar de la parábola del buen

samaritano: ser prójimo tiene un costo. Por eso, como seguidores de Cristo,

debemos imitar a nuestro Señor y abrazar aquello que nos interrumpe. Debemos



apreciar la incomodidad y la incoveniencia. No podemos esperar seguir a Cristo con

comodidad. No podemos esperar que las oportunidades de ser un prójimo se

alineen con nuestro calendario o agenda. ¿Cuánto del ministerio de Jesús tuvo

lugar mientras se dirigía a otro lugar? De manera similar, el samaritano se dirigía a

otro lugar. ¿Quién sabe qué negocio se retrasó por ser buenos vecinos? El aceite y

el vino que se aplicaron a las heridas del sobreviviente tenían otro propósito

previsto. El dinero pagado al posadero estaba destinado a otra cosa. Además de

eso, el samaritano arriesgó su vida porque no tenía idea si los ladrones todavía

estaban en el área. Detenerse por el sobreviviente podría haber convertido al

samaritano en la próxima víctima. Sin embargo, Jesús nos pide que hagamos lo

necesario para ser un prójimo. Puede que tengamos que despertarnos todos los

días pidiéndole al Espíritu Santo que nos interrumpa para sus propósitos. Debemos

orar para que nos saquen de nuestras zonas de comodidad para que podamos ser

una bendición para los demás. Que no seamos como el sacerdote y el levita que

estaban tan concentrados en ser religiosos que descuidaron el ser buenos.

Ser prójimo causa inconveniencias, es costoso y, a veces, implica riesgo. Quizás no

tengamos que arriesgar nuestras vidas como el samaritano. Sin embargo, aliarse

con los pobres, los marginados, los enfermos y los abandonados puede tener un

costo social o relacional. La gente puede hablar mal de nosotros o romper la

relación con nosotros si compartimos el lugar con aquellos que nuestra sociedad

valora menos. Sin embargo, al ser prójimos nos hacemos más como Cristo, el

prójimo perfecto. Cuando la humanidad pecó, quedamos mortalmente heridos

espiritualmente. Como el hombre en el camino a Jericó, el pecado nos destruyó y

nos dejó morir al costado del camino. Dios nos vio con ojos de empatía, y Jesús se

acercó a nosotros. Jesús se hizo uno de nosotros y compartió nuestro lugar. A través

de su cuerpo quebrantado y sangre derramada curó nuestras heridas y nos hizo

mejor que saludables. Él nos hizo nuevos. Incluso ahora, Cristo está preparando un

lugar para ti y para mí. Su provisión es perfecta y nunca terminará.



¿Qué le debo a mi prójimo? Cristo da la respuesta y él mismo es la respuesta. Él es

quien escribe nuestra historia y es la fuente de ser un prójimo. Él dirige nuestras

acciones y nos hace prójimos. Él nos mostró perfectamente cómo vivir

interrumpidos e incomodados para la gloria del Padre. Que lo imitemos al

encontrarnos con aquellos a quienes el Espíritu pone en nuestro camino. Que nos

miren y vean a un prójimo. Que nos miren y vean a Cristo.

Preguntas de discusión en grupos pequeños

Del video Hablando de vida

 ¿Cuáles son algunas cosas o actividades que te hacen sentir lleno de Cristo?

 ¿Puedes pensar en un momento en que Dios te quitó algo para que pudieras

llenarte con algo mejor?

Preguntas del sermón

 ¿Por qué es importante compartir el lugar con aquellos con quienes nos

gustaría ser prójimos?

 ¿Puedes pensar en un momento en que Dios interrumpió tus planes para

darte la oportunidad de ser un prójimo?

 Mirando el encuentro entre el hombre y el indigente, ¿cuáles son algunas de

las formas en que podemos reaccionar como prójimos cuando nos piden

dinero?

Hablando de la vida 4034 | La señora Fidget – Mira el video en YouTube:

https://youtu.be/lw4WtCo0a4Q

Sermón del 17 de julio de 2022 Inicio

https://youtu.be/lw4WtCo0a4Q


La Sra. Fidget del libro de CS Lewis, The Four Loves, demostró una expresión

distorsionada de amor que dejó a sus supuestos "amados" sintiéndose miserables.

Su "amor" era más sobre el amor hacia sí misma. ¿Has experimentado esto? Al igual

que la historia de Marta y María, a veces nos perdemos lo que es importante porque

nos enfocamos en lo incorrecto. Que nos concentremos en lo correcto, poniendo

nuestra mirada en Aquel que nos dio la vida. Aprendamos a amar a los demás como

Cristo los ha amado.

Salmo 52:1-9 • Amós 8:1-12 • Colosenses 1:15-28 • Lucas 10:38-42

El tema de esta semana es la devoción a la palabra de Dios. El Salmo que nos llama

a adorar contrasta la mentira, los malos planes y los espíritus devoradores, con el

que pone su confianza en el amor de Dios. La lectura del Antiguo Testamento de

Amós habla de acusaciones del profeta contra Israel que equivaldrán a un tiempo

venidero de hambre de la palabra de Dios. El texto de las Epístolas proviene de

Colosenses, comenzando con un himno sobre el papel de Cristo en la creación y su

relación con Dios, y terminando con algunas implicaciones de su obra

reconciliadora. La lectura del Evangelio de Lucas tiene a Jesús elogiando a María

por prestar atención a sus palabras, mientras que corrigió suavemente a Marta por

estar distraída con su tarea.

Expectativas inesperadas Lucas 10:38-42

“Martha, Martha, estás preocupada y distraída por muchas cosas…”

Puede que tu nombre no sea Martha, pero ¿quién no puede relacionarse con esas

palabras? ¿No estamos a menudo “preocupados y distraídos por muchas cosas”?

Estas son las palabras pronunciadas por Jesús respecto a una mujer que, según

todos los informes, parece estar haciendo exactamente lo que todos esperarían que

https://biblia.com/bible/niv/Ps 52.1-9
https://biblia.com/bible/niv/Amos 8.1-12
https://biblia.com/bible/niv/Col 1.15-28
https://biblia.com/bible/niv/Luke 10.38-42


hiciera. De acuerdo con todas las normas culturales de su tiempo, ha marcado todas

las casillas del test de hospitalidad. Entonces, ¿por qué las palabras de Jesús?

Para responder a esa pregunta, será útil considerar otra historia junto a esta: La

parábola del buen samaritano. Lucas escribió ambas historias para formar una

sección que comenzaba con un experto en la ley que le preguntaba a Jesús "¿qué

debo hacer para heredar la vida eterna?" El experto quiere una tarjeta de puntos a

cumplir  para sentirse justificado. Pero Jesús le responde con: amar a Dios y amar al

prójimo. A esto le sigue la parábola del Buen Samaritano, en la que vemos a un

sacerdote y un levita que no aman al prójimo. El que mostró verdadera hospitalidad

fue un samaritano, de un grupo que los judíos despreciaban. Jesús le dio un giro

inesperado a la historia que el experto en leyes no esperaba. Esto fue cubierto en el

sermón de la semana pasada.

Hoy llegamos a nuestro pasaje que habla de las dos hermanas, Marta y María. María

está a los pies de Jesús escuchando sus palabras, y Marta está demasiado ocupada

con sus tareas para prestarle atención. Jesús le dice a Marta que ella falla cuando



demuestra que no busca las cosas más importantes. Ambas historias pueden verse

como una falta de hospitalidad, una falta de amor a Dios y una falta de amor al

prójimo.

Pero espera, ¿cómo puede ser eso con Marta? Después de todo, el pasaje comienza

con:

38 Mientras iba de camino con sus discípulos, Jesús entró en una aldea, y una mujer

llamada Marta lo recibió en su casa. (Lucas 10:38 NVI)

¿Acaso ella no es hospitalaria con Jesús? ¿Tienes esa pregunta cuando lees esta

historia? Si no, caminemos un poco en sus zapatos en ese “cierto pueblo” donde

ella vivía. Primero, Marta claramente dio la bienvenida a Jesús y sus discípulos a su

casa. ¡Seguramente eso es un punto marcado en cuanto a hospitalidad en nuestras

tarjetas de puntos! No se nos dice explícitamente en el texto, pero sabemos que

Marta no solo hospeda a Jesús sola. Jesús parece venir con algunos de sus

discípulos también. Eso es potencialmente un montón de invitados! Démosle a

Marta otro punto por hacer un esfuerzo adicional. En segundo lugar, ese "cierto

pueblo" en el que vivía Marta estaba en una cultura que había puesto altas

expectativas en la hospitalidad. Y para las mujeres particularmente en esa cultura,

Marta cumplió completamente con todo lo que se esperaba de ella. Estaba

ocupada haciendo las tareas que la calificarían como una buena anfitriona. De

acuerdo con este punto, es difícil calificar a Marta como alguien que no le dio la

bienvenida a Jesús.

¡Vamos un paso más allá! ¿Cómo les está yendo a Jesús y María desde nuestros

criterios de hospitalidad? El siguiente versículo nos da una imagen.

39 Tenía ella una hermana llamada María que, sentada a los pies del Señor,

escuchaba lo que él decía. (Lucas 10:39 NVI)



María, que probablemente era la hermana menor, que vive en la misma casa, está

rompiendo todas las reglas. Debería estar ayudando a su hermana con las tareas

del hogar. En cambio, ella simplemente está sentada a los pies de Jesús escuchando.

Y dado que Jesús es un rabino, ella recibe otro demérito por tomar una posición

reservada solo para hombres en esa cultura. ¿Cómo se atreve a sentarse a los pies

de un rabino como si fuera una discípula? ¿No debería ser María la que necesita una

reprimenda? Y en esa nota, ¿qué pasa con el mismo Jesús? Está permitiendo que

María se siente allí y rompa todas estas reglas culturales que Marta se esfuerza tanto

por obedecer. Es más, Jesús acaba reprendiendo a Marta, que es su anfitriona. Las

reglas adecuadas de hospitalidad nunca permitirían que un invitado reprendiera a

su anfitrión. Parece que Jesús tampoco tiene una buena puntuación.

¿Entonces, qué está pasando aquí? ¿Por qué Lucas cuenta esta historia de esta

manera? Su propósito se hace evidente cuando observamos el contexto más

amplio de esta sección. Jesús había estado predicando y enseñando sobre el reino

y la obediencia radical que trae. En los capítulos anteriores, por ejemplo, la historia

de la transfiguración de Jesús demuestra que ha ocurrido algo radicalmente nuevo.

Esto significa que ser su discípulo tendría implicaciones radicales. En la

continuación de la historia del Buen Samaritano, vemos una obediencia

radicalmente nueva a la bien conocida ley de amar a Dios y al prójimo que rompe y

resiste las barreras culturales, étnicas y religiosas. Con la llegada de Jesús y el reino

que trae, puedes esperar lo inesperado. Y eso es lo que está pasando en nuestra

historia con Marta y María. Las expectativas culturales no son tarjetas de puntuación

para medir la propia “hospitalidad” o el “amor” a Dios y al prójimo. Ser un

discípulo de Jesús es mucho más radical que marcar las casillas correctas.

Entonces, Marta y María comienzan en el lugar correcto. Muestran hospitalidad a

Jesús al tenerlo en su casa. Pero es después de eso que empezamos a ver a Marta

luchando por recibir a Jesús en sus términos. El problema surge en el versículo 40.



40 Marta, por su parte, se sentía abrumada porque tenía mucho que hacer. Así que

se acercó a él y le dijo: —Señor, ¿no te importa que mi hermana me haya dejado

sirviendo sola? ¡Dile que me ayude! (Lucas 10:40 NVI)

Marta está distraída. Se nos dice explícitamente lo que la distrae, a saber, "sus

muchas tareas". Las palabras que usa Lucas para describir esto no dejan lugar para

interpretar la distracción de Marta como una obsesión neurótica. Ella no está siendo

una adicta al trabajo aquí. Se afirma como un hecho objetivo que simplemente hay

muchas tareas por hacer. Su situación es real, simplemente necesita ayuda.

Tampoco hay indicios de acusación contra Marta por mala gestión del tiempo o

cualquier otra culpa por estar en esta situación. Lucas no nos está invitando a culpar

a Marta por tener más en su plato de lo que puede manejar sola. Tal vez la mejor

pregunta para hacer aquí es: "¿De qué es de  lo está siendo distraída Marta?" ¡Esa

es la clave!

La respuesta a esa pregunta se hace evidente cuando Jesús felicita a María por

escuchar a sus pies. Si bien todas las tareas son importantes en nombre de la

hospitalidad, son secundarias a la tarea principal que cualquier anfitrión debe tener

hacia un huésped. Y eso es simplemente prestar atención al huésped. María está

prestando atención a Jesús mientras Marta está distraída. No está prestando

atención a Jesús ni a sus palabras. Fíjate en el lenguaje de Marta cuando se acerca

a él en su frustración. Se refiere a sí misma cuatro veces en dos oraciones: mi, yo,

yo, yo. Martha está distraída con lo que ella desea. Y en su distracción, ha dejado de

ser hospitalaria incluso según las normas culturales. Un anfitrión nunca le diría a su

invitado que resolviera una disputa familiar. ¡Eso fue un paso en falso! Esto es lo que

sucede cuando las cosas secundarias se vuelven primarias. No solo fallamos en la

primaria, sino que eventualmente también fallamos en la secundaria. Y cuando esto

sucede, se pierde mucho.



Marta no solo ha perdido de vista su papel de anfitriona, sino que ha perdido de

vista quién está en su casa. Marta sabe quién es Jesús, pero en su distracción,

pregunta: “Señor, no te importa…” ¿Ves lo que ha pasado? Marta ha estado tan

distraída enfocándose en lo que ella desea que se ha olvidado de quién es Jesús. Si

hay alguien en la casa que se preocupa por Marta, podemos estar seguros de que

es Jesús. Marta también ha condicionado su hospitalidad a Jesús según sus propios

términos. Ella espera que Jesús se ajuste a las normas culturales que ella persigue.

Marta quiere que Jesús ponga a María en su lugar, el lugar que actualmente habita

Marta. En lugar de ser discípula de Jesús, se ha puesto en el lugar de un rabino. Ella

espera que Jesús le responda y que María haga lo mismo. En su enfoque en sí

misma, ha fallado tanto en amar a Dios (Jesús) como a su prójimo (María). Y con

eso, Lucas nos ha dado a entender su punto. El reino que trae Jesús es una

reorientación radical del yo hacia Jesús, quien nos permite amar a los demás. No

podemos confiar en cuadros de mando culturales para justificar nuestro egoísmo.

Así que, aunque marquemos todas las casillas correctas, si ignoramos a Jesús, ¡no

vale nada!

Pero Jesús no nos deja encerrados en nosotros mismos. Él se preocupa demasiado

por nosotros para eso. Mira cómo le responde amablemente a Martha:

41 —Marta, Marta —le contestó Jesús—, estás inquieta y preocupada por muchas

cosas, 42 pero solo una es necesaria. María ha escogido la mejor, y nadie se la

quitará. (Lucas 10:41-42 NVI)

Jesús la llama por su nombre dos veces. Tal vez esta es su forma de hacerle saber

que él es más consciente de ella que ella misma. Nuestro enfoque en nosotros

mismos no nos pone en una mejor posición para conocernos a nosotros mismos.

Jesús nos conoce y nos ve mucho mejor que nosotros. Aquí hay otra expectativa

inesperada que Jesús trae en su reino: cuanto más le prestemos atención a Jesús,

más llegaremos a conocernos a nosotros mismos. Sus palabras son verdaderas y



son la única fuente confiable de verdad sobre quiénes somos, sin importar cuán

contracultural pueda sonar en nuestro mundo.

Después de dirigirse a ella amablemente por su nombre dos veces, no pasa por alto

dónde está ni cómo está respondiendo. La gracia no ignora nuestro egoísmo al

darnos palmaditas en la espalda y decirnos que somos maravillosos y

sorprendentes tal como somos. No, la gracia se encargará de todo lo que no se

alinee con lo que nos estamos convirtiendo en Jesús. La gracia no se conforma,

¡gracias a Dios! En el caso de Marta, Jesús le dice que está “preocupada y

distraída”. Otras traducciones dicen que ella está “ansiosa y preocupada”. La

primera palabra, preocupado o ansioso, en griego se usa para transmitir los

enredos de la vida en el mundo. Es la misma palabra que se usa cuando Jesús nos

dice que no nos “preocupemos” en Lucas 22.

La segunda palabra, distraído o preocupado, en el griego es una expresión muy

colorida que significa aproximadamente "estás toda alborotada". Esta no es una

imagen bonita que Jesús le haya reflejado a Marta. Esencialmente, ella está tan

enredada tratando de cumplir con la cultura en lugar de seguir a Jesús que está

trastornando toda la casa. Está haciendo el ridículo. Esto no puede ser fácil de

escuchar para Marta, pero ella debe escuchar esto si quiere escapar de sus

distracciones autoimpuestas. Tampoco será fácil para nosotros escuchar, pero

podemos confiar en que escuchar las palabras de Jesús es un camino hacia la vida,

no para alejarnos de ella.

El Cuerpo de Cristo en cada cultura desde sus inicios debe escuchar estas palabras.

Estamos llamados a escuchar a Jesús y a seguirlo. La cultura que nos rodea no dicta

nuestro enfoque. Cuando lo permitimos, creamos caos y división en la casa de Dios.

Pero Jesús no solo nos dice lo que está fuera de lugar. Continúa contándole a Marta,

y a nosotros hoy, el gran secreto que atraviesa todas las distracciones que dividen

y distorsionan nuestra atención: “Solo se necesita una cosa.”



Eso puede ser un soplo de aire fresco si tenemos oídos para escucharlo. ¡Solo una

cosa! Eso ciertamente simplifica las cosas, ¿no? ¡Pues sí y no! Es simple en el sentido

de que es solo una cosa. Pero es complejo cuando entendemos que lo único es una

relación real, dinámica y personal con el Señor Jesús. Pero como dice Jesús sobre

María, ella “ha escogido la mejor parte”.

El texto no nos dice que podemos ignorar todas las tareas que se nos imponen. En

algún momento Marta, con la ayuda de María, tendrá que afrontar las tareas que

conlleva acoger a Jesús y sus discípulos. Pero esas tareas son secundarias, no la

“mejor parte”.

Este texto nos deja con una reflexión final. Jesús no solo le dice a Marta que “María

ha escogido la mejor parte”, sino que deja en claro que “no se la quitarán”. Qué

reconfortante saber que mientras le damos nuestra atención a Jesús, podemos

estar seguros de que él nunca cumplirá con las demandas de otros para llevarnos.

Él nunca nos dirá que tenemos que empezar a escuchar otra voz que no sea la suya.

Él sigue siendo la Palabra de Vida y siempre nos estará hablando. Lo seguimos a él

y solo a él. Eso también puede ser alentador cuando nos vemos arrastrados por

tantas tareas que compiten por nuestra atención. Jesús no va a ninguna parte.

Cuando nos volvemos a él, aunque nos hayamos distraído o hayamos hecho el

ridículo, podemos confiar en que Jesús seguirá estando allí.

Cuando nuestras vidas se vuelven agitadas y llenas, podemos consolarnos de que

a Jesús realmente le importa, y que no nos está condenando cuando no podemos

hacerlo todo. Él viene a nosotros y se entrega a nosotros. Lo único que se necesita

es prestarle atención, escucharlo y permanecer a sus pies. Todo lo demás es

secundario. Cuando nos sentamos a los pies de Jesús y escuchamos sus palabras,

podemos tener paz al saber que estamos justo donde se supone que debemos

estar. Si decir sí a Jesús significa decir no a las expectativas de la cultura y de los

demás, que así sea. A medida que prestamos atención al "invitado", también



podemos descansar en cómo está trabajando con los demás. No tenemos que

temer cuando los demás no se ajustan a nuestra manera de pensar y hacer. Jesús

también se preocupa por ellos. A medida que vamos a ser hospitalarios en nuestro

mundo, primero nos sentamos y escuchamos a Jesús, quien nos habla sus palabras

de vida. En esto nos encontramos participando de la vida eterna que hemos

heredado en Jesús: una vida de amor a Dios y de amor al prójimo.

Preguntas de discusión en grupos pequeños

Del video Hablando de vida

 ¿Ha conocido alguna “Sra. Fidgets” en tu vida? ¿Cuál fue tu experiencia?

 ¿Puedes pensar en ocasiones en las que has actuado como una “Sra. Fidget?

 ¿Puedes pensar en ejemplos de cuando “hacemos cosas por los demás”

pero en realidad lo estamos haciendo por nosotros mismos?

Preguntas del sermón

 ¿Con qué frecuencia te sientes como Marta, “preocupada y distraída por

muchas cosas”?

 ¿Cómo ayudó a comprender la historia, La parábola del buen samaritano y la

historia de nuestro texto que Lucas juntó intencionalmente? ¿Agregó a tu

comprensión o creó más preguntas?

 ¿Alguna vez has leído esta historia y has sentido que Marta tenía un buen

punto? ¿Alguna vez te has preguntado por qué Marta estaba siendo corregida

por Jesús? ¿Tienes una mejor respuesta a esa pregunta después del sermón?

¿Tienes más preguntas?

 Habla sobre qué distrae a Marta y de qué la distrae. ¿Cuál es el problema más

importante y cómo influye esto en su comprensión de la historia?



 ¿Alguna vez te has sentido como Marta cuando le preguntó a Jesús: “Señor,

no te importa…?” De la historia, ¿puedes ver cómo el distraernos de atender

a Jesús puede llevarnos a un lugar para cuestionar su amor? Conversa sobre

esto.

 ¿Qué significado ves en que Jesús llame a Marta por su nombre dos veces?

 Discute cómo nosotros, como Marta, podemos estar tratando de

mantenernos al día con las normas culturales en lugar de prestar atención a

Jesús. ¿Cómo podrías el escuchar a Jesús llamarnos a romper las reglas

culturales?

 ¿Fue reconfortante para ti escuchar a Jesús decir que lo único que necesitaba

no le sería quitado a María? ¿Cómo te habló esto?

Sermón del 24 de julio de 2022 - Hablando de la vida 4035 | Perdón de deudas

https://youtu.be/RVcE5AvWG90
De una forma u otra, la mayoría de nosotros hemos experimentado deudas

financieras. Ya sea pedir dinero prestado para comprar comestibles u obtener un

préstamo para una educación, la deuda puede atormentarnos. Pero hay otro tipo

de deuda que no se puede pagar con ninguna moneda, bienes o servicios. El

pecado. Pero a través de Cristo, nuestras deudas están completamente limpias. ¡A

través de él, somos perdonados y restaurados, libres de toda esclavitud!

Salmo 85:1-13 • Oseas 1:2-10 • Colosenses 2:6-15 (16-19) • Lucas 11:1-13

El tema de esta semana es la generosidad de Dios. En nuestro llamado a adorar

vemos al salmista exaltando las muchas virtudes de Dios, incluyendo la

proclamación de que el Señor ciertamente dará lo que es bueno. En Oseas, vemos

a Dios diciéndole al profeta que será generoso con Judá incluso después de que

Sermón del 24 de julio de 2022 Inicio

https://youtu.be/RVcE5AvWG90


Israel se haya alejado. En Colosenses, Pablo nos recuerda cuán generoso fue Dios

al perdonarnos todos nuestros pecados y hacernos vivir con Cristo. Y en Lucas 11,

Jesús nos muestra por medio de una parábola cuánto más generoso es Dios que

nuestros padres y amigos terrenales.

Cuánto más es nuestro Padre Celestial...

Lucas 11:5-13

Si hubieras sido un niño en los años 70 o antes, lo más probable es que tus padres

te hubieran regalado de Navidad algo que podría haberle causado graves daños

corporales a ti o a los demás. Regalos que, si se entregaran hoy, resultarían en

llamadas a los Servicios de Protección Infantil.

Las navajas de bolsillo y las pistolas de balines estaban en lo más alto de la lista de

Papá Noel, al igual que los dardos afilados con punta de acero, ahora prohibidos.

Pero después de viajes demasiado frecuentes a la sala de emergencias después de

las vacaciones, los padres finalmente comenzaron a darse cuenta de sus malas

opciones de regalos de Navidad.

Hay alguien de quien nunca tenemos que preocuparnos cuando se trata de dar, y

ese es nuestro Padre celestial. Él sabe exactamente lo que necesitamos y nos lo da

con generosidad debido a su cuidado sabio y amoroso.



Hoy vamos a ver una conversación que Jesús tuvo con sus discípulos. En lugar de

responder una simple pregunta de ellos, en el estilo típico de Jesús, convierte esto

en una oportunidad para contar una historia. Es a través de esta historia que nos

comunica cuánto más generoso es nuestro Padre celestial con nosotros que

nuestros padres terrenales, y cuánto más generoso es como amigo con nosotros

que nuestros amigos terrenales. El texto de hoy comienza con un pasaje con el que

la mayoría de nosotros estamos familiarizados.

Jesús enseña sobre la oración

11 Un día estaba Jesús orando en cierto lugar. Cuando terminó, le dijo uno de sus

discípulos: —Señor, enséñanos a orar, así como Juan enseñó a sus discípulos.

2 Él les dijo: —Cuando oren, digan: »“Padre, santificado sea tu nombre. Venga tu

reino. 3 Danos cada día nuestro pan cotidiano. 4 Perdónanos nuestros pecados,

porque también nosotros perdonamos a todos los que nos ofenden. Y no nos

metas en tentación”. (Lucas 11:1-4 NVI)

Los discípulos le pidieron a Jesús que les enseñara a orar como oraban los

discípulos de Juan el Bautista. En el relato sobre este suceso, Lucas tiene a Jesús

dando una forma abreviada de lo que llamamos el Padrenuestro. Debido a su

brevedad, y debido a que Jesús pasa rápidamente a una parábola, no parece que



Lucas esté preocupado por asegurarse de que esta oración se consolide en una

liturgia palabra por palabra que se transmita a lo largo de los eones de la historia

de la iglesia. NT Wright dijo: "El Padrenuestro no es tanto un mandato como una

invitación... a compartir la vida de oración del mismo Jesús". [1]

Parecería que lo que Jesús está comunicando a través de esta historia no se trata de

cómo o qué orar, sino más importante, de conocer el carácter de aquel a quien

oramos.

¿Qué llevó a los discípulos a preguntarle a Jesús cómo orar? Anteriormente en el

Evangelio de Lucas (capítulo 5), tenemos a los fariseos haciendo comparaciones

entre los discípulos de Jesús y los discípulos de Juan. Ellos notaron que los

discípulos de Jesús no ayunaron y oraron como lo hizo Juan. Quizás los discípulos

de Jesús sintieron que había una competencia.

Jesús continuará destacando que la oración no se trata de desempeño, se trata de

reconocer a Dios y experimentar intimidad con él. Lo siguiente que hace Jesús es

contarles una parábola a sus discípulos. Pero Jesús hace algo un poco diferente. Les

pide que se pongan en la historia.

5» Supongamos —continuó— que uno de ustedes tiene un amigo, y a medianoche

va y le dice: “Amigo, préstame tres panes, 6 pues se me ha presentado un amigo

recién llegado de viaje, y no tengo nada que ofrecerle”. 7 Y el que está adentro le

contesta: “No me molestes. Ya está cerrada la puerta, y mis hijos y yo estamos

acostados. No puedo levantarme a darte nada”. 8 Les digo que, aunque no se

levante a darle pan por ser amigo suyo, sí se levantará por su impertinencia y le dará

cuanto necesite. 9» Así que yo les digo: Pidan, y se les dará; busquen, y encontrarán;

llamen, y se les abrirá la puerta. 10 Porque todo el que pide recibe; el que busca

encuentra; y al que llama, se le abre. (Lucas 11:5-10 NVI)

https://equipper.gci.org/2022/06/pentecost-what-the-day-fulfilled-and-looks-forward-to?format=printable


Se pide a los discípulos que se vieran a sí mismos como si hubieran recibido un

invitado en medio de la noche. Como anfitrión, no estás preparado, ya que te

encuentras sin pan para ofrecer a tu invitado nocturno que llega desde fuera de la

ciudad. Los discípulos habrían reconocido esto como un evento no tan poco común

en su época. Mucha gente viajaba de noche para evitar el calor del día. Viajaban

cuando hacía más fresco y era más cómodo. Recibir a un invitado tarde en la noche

no habría sido raro.

La hospitalidad parece ser un arte perdido en nuestra sociedad actual, pero en la

Palestina del primer siglo, se tomaba muy en serio. Si alguien venía a ti en busca de

alojamiento, entonces lo alojabas. Y si los recibías, entonces también eras

responsable de alimentarlos. Pero, ¿qué sucede cuando tus alacenas están vacías?

Se pidió a los discípulos que se imaginaran a sí mismos yendo al vecino de al lado

y teniendo que pedirle comida para poder alimentar a sus invitados.

Jesús muestra el resultado probable de encontrarte con un vecino gruñón y con

ojos somnolientos que solo quiere que te vayas. Después de todo, todos ya están

en la cama, y si ese vecino tiene que levantarse, lo más probable es que esté

despertando a toda la casa (animales y todo). El inconveniente para ese vecino no

habría sido poca cosa.

Nada de lo que Jesús está describiendo aquí habría sido exagerado. Estaba usando

un ejemplo del mundo real de lo que sucedería ocasionalmente y cuál sería el

resultado probable. Jesús los está atrayendo a su ejemplo para sentir todo el peso

de cada uno de los personajes de esta historia.

El invitado cansado de la carretera probablemente esté hambriento, y ahora puede

sentirse mal por la difícil situación en la que acaba de poner a su anfitrión que está

mal preparado. Pero la mayor ofensa habría sido permitir que el invitado muriera



de hambre, lo que avergonzaría a toda su familia. Su único recurso es conseguir que

su vecino acceda a su desesperado pedido. El vecino dormido no quiere despertar

a toda su familia y los animales que tenga, ya que esto causaría una gran escena.

Finalmente, tenemos la resolución a través del vecino dormido concediendo las

súplicas urgentes del anfitrión. Y no porque fueran tan buenos amigos, sino como

dijo Jesús, por imagen, para no sufrir vergüenza. Él sabe que este vecino suyo está

en un aprieto, por lo que lo rescata.

Los discípulos se están dando cuenta de que en esta historia todos piden algo. Pero

ninguna de estas cosas se pregunta o responde por pura relación. Se trata de salvar

las apariencias o la persistencia o jugar con el sentido de la ética y las expectativas

de alguien dentro de su cultura. Nada de esto describe cómo reacciona nuestro

Padre celestial a nuestras oraciones.

Jesús les dice a sus discípulos que pidan, busquen y llamen y que al hacerlo

obtendrán lo que están pidiendo. De hecho, parece decir lo mismo de dos maneras

diferentes desde el versículo 9 hasta el versículo 10. Entonces, ¿está diciendo que

todo lo que queremos de Dios se responde automáticamente? Todo lo que

tenemos que hacer es pedir y todo es nuestro, ¿sin preguntas? Bueno, podemos ver

en la vida real que este no es el caso. Todos conocemos personas por las que

hemos orado, que no solo no mejoraron sino que fallecieron. Oramos por

matrimonios rotos que estaban en problemas solo para verlos terminar en

divorcio. Si aún no lo has hecho, ora para ganar la lotería esta noche y déjanos saber

cómo resulta. Más sobre esto en un momento. Continuemos.

11 » ¿Quién de ustedes que sea padre, si su hijo le pide[a] un pescado, le dará en

cambio una serpiente? 12 ¿O, si le pide un huevo, le dará un escorpión? 13 Pues, si

ustedes, aun siendo malos, saben dar cosas buenas a sus hijos, ¡cuánto más el Padre

celestial dará el Espíritu Santo a quienes se lo pidan!» (Lucas 11:11-13 NVI)



Jesús pide ahora a sus discípulos que reflexionen a nivel humano. Describe cómo

nuestros padres que tiene profundas fallas son capaces de proporcionarnos todo

lo que necesitamos físicamente. No pondrían innecesariamente nuestras vidas en

peligro. Esto sería impensable. Estamos bajo su protección y recibimos su provisión.

Los padres y madres tienen un sentido de obligación en estos asuntos.

Luego Jesús hace la comparación entre los padres terrenales y nuestro Padre

celestial. Si nuestros padres terrenales (por malos que sean) saben dar buenas

dádivas, cuánto más el Padre dará el Espíritu Santo a los que se lo pidan.

Esto me recuerda a Isaías 55:8 : “Porque mis pensamientos no son vuestros

pensamientos, ni vuestros caminos mis caminos”. Si lees el resto de ese capítulo,

verás que el profeta está hablando de cuánto más grande es la bondad de Dios que

la nuestra.

La declaración hecha por Jesús, “Cuánto más…” es el remate. Es el clímax de esta

historia, de este evento que Lucas registra para nosotros. No se trata de enseñarnos

una fórmula específica de cómo orar. No nos está enseñando a orar hasta que nos

salgamos con la nuestra. Y ciertamente no se trata de rebajar a Dios al nivel de

nuestras volubles expectativas. Jesús nos está enseñando cuánto más grande es

Dios como amigo que todos los representados en su historia. Y cuánto más grande

es Dios como Padre que aquellos que ya nos protegen y proveen.

A diferencia del amigo durmiente, Dios no trata de callarnos o alejarnos. Dios da

como un amigo. Un amigo que nunca necesita ser convencido de nuestra

necesidad. Él es mucho más consciente de ello que nosotros. Nuestras

motivaciones al pedir no lo impresionan. Ya está dispuesto. Nunca lo

molestaremos. De hecho, se nos dice que entremos confiadamente a su trono de

gracia. Dios no es reacio y no desprecia nuestras peticiones. Dios no se resiste a

nosotros.

https://biblia.com/bible/niv/Isa 55.8


A diferencia de los padres terrenales que solo pueden proveernos físicamente,

nuestro Padre celestial busca mucho más. Él desea nuestro bienestar espiritual y se

asegurará de que seamos atendidos. Él es lo que se les dijo a los discípulos que

pidieran. Era el Espíritu Santo lo que había que pedir y buscar. Es a través del Espíritu

Santo que conocemos la mente y el corazón abrumadoramente generosos de Dios

hacia nosotros y toda su creación. El Espíritu Santo nos muestra “cuánto más es

nuestro Padre que está en los cielos” que cualquier otra cosa.

Preguntas de discusión en grupos pequeños

Del video: Hablando de vida

 Si todos nuestros pecados han sido perdonados, ¿por qué a veces luchamos

para perdonarnos a nosotros mismos o tal vez a otros?

 ¿Cómo es para ti una vida libre de deudas y pecados?

 Menciona algunas formas específicas en las que Dios ha sido generoso

contigo durante los últimos meses.

Preguntas del sermón

 Si preguntamos, buscamos y llamamos, ¿por qué no recibimos siempre las

respuestas que queremos?

 ¿Cómo ha cambiado la generosidad de Dios hacia ti, tu generosidad hacia los

demás?

 ¿Crees que Dios necesita que le recordemos constantemente nuestras

oraciones o que Él recompensa nuestras oraciones insistentes?

 ¿Cómo Dios ha sido generoso contigo?

 ¿Cómo se desarrolla la amistad con Dios en tu vida?



Hablando de la vida 4036 | Tesoro no tan enterrado

https://youtu.be/tk4yFyhSvV0
¿Qué tesoros u objetos de valor procuras intencionalmente mantener a salvo? ¿Las

joyas de tu abuelo? ¿El coche o la casa de tus sueños? ¿O el último teléfono

inteligente con todas las campanas y sonidos? Sea lo que sea, estas cosas pueden

convertirse fácilmente en nuestros ídolos y distraernos de lo que es importante. En

Colosenses, Pablo nos dice que nunca debemos temer perder el verdadero tesoro:

Cristo. El tesoro de tener una relación con Jesús está más allá de cualquier deseo

mundano.

Salmo 107:1-9 , 43 • Oseas 11:1-11 • Colosenses 3:1-11 • Lucas 12:13-21

El tema de esta semana es el amor restaurador. El Salmo que nos llama a adorar es

un salmo de acción de gracias que proporciona un retrato conmovedor del amor

inquebrantable de Dios. La lectura de Oseas del Antiguo Testamento es una de las

representaciones más conocidas y conmovedoras del amor inquebrantable de Dios

por un Israel rebelde. El texto epistolar proviene de Colosenses 3, donde Pablo

esboza un perfil de quienes viven en unión con Cristo y participan de su amor

compasivo. La lectura del Evangelio de Lucas presenta una parábola de Jesús

destinada a restaurar los corazones temerosos y codiciosos de regreso a su

amoroso Dios.

Rico hacia Dios

Lucas 12:13-21

Nuestro texto de hoy comienza con lo siguiente:

Sermón del 31 de julio de 2022 Inicio

https://youtu.be/tk4yFyhSvV0
https://biblia.com/bible/niv/Psalm 107.43


“—Maestro, dile a mi hermano que comparta la herencia conmigo. (Lucas 12:13

NVI)

La multitud a la que se hace referencia aquí, eran los miles reunidos que se

encuentran al comienzo de este capítulo. La multitud era tan grande que se nos dice

que la gente se pisoteaba unos a otros. Esta es una escena caótica desde la cual

alguien está tratando de hablar con Jesús. Las multitudes pueden distraer,

especialmente las multitudes caóticas. Tal vez podamos sentir que somos este

"alguien en la multitud" que tiene una petición para Jesús. Tal vez te sientas

pisoteado por las “multitudes” que te aplastan por todos lados. Nuestras vidas a

menudo nos colocan en “multitudes” que hacen que nuestros días y nuestras

noches sean caóticos e incluso amenazantes. Y al estar rodeados por miles en la

misma multitud, también podemos sentirnos insignificantes, olvidados y pasados

por alto. En estas multitudes caóticas en las que vivimos, también nosotros

podemos llamar a Jesús con nuestra petición. Podemos pensar que Jesús no nos ve

y que no está al tanto de nuestra situación. ¿Has estado allí? Tal vez estés en esa

multitud hoy.



Si es así, esta historia te invita a escuchar a Jesús hablándote personalmente. Él te

ve y es más consciente de tu situación que tú mismo. Seamos realistas, cuando

estamos siendo pisoteados y aplastados por multitudes, rodeados por el caos y

empujados, probablemente no estemos viendo nuestra situación tan claramente

como pensamos. El miedo tiene una forma de nublar nuestros pensamientos,

acentuando en exceso algunas cosas que debemos ignorar mientras ignoramos

otras cosas que son importantes. Pero Jesús no se distrae ni se deja desconcertar

por las multitudes. Permanece enfocado en su propósito y plan para ti, y no cambia

lo que dice. Es estable, consistente y ve claramente a través de la multitud. A medida

que avancemos en esta historia, te animo a que te imagines la multitud caótica que

rodea a Jesús. Al mismo tiempo, imagina a Jesús mirándote en la multitud. Fíjate

que no está preocupado. No le teme a la multitud y no hay pánico ni preocupación

en su voz. Así es como se dirige a nosotros incluso hoy en nuestras vidas caóticas y

llenas de gente. Parece que él sabe algo que nosotros no. Él no está preocupado.

Está lleno de paz y nuestras preocupaciones no lo provocan ni lo desalientan. No es

solo otro ciudadano frenético y alterado entre la multitud. Él es a quien también

podemos escuchar. Él ve mucho más allá que nosotros, y sus palabras para ti hoy te

invitan a compartir su paz y seguridad en tu tiempo de caos.

¿Alguna vez has estado en un salón de clases o tal vez en una conferencia donde

alguien ha estado hablando sobre un tema por un rato y luego alguien levanta la

mano y hace un comentario o da una pregunta que no tiene absolutamente nada

que ver con lo que se estaba diciendo? Es uno de esos momentos sorprendentes

en los que quieres decir: “¿Dónde has estado durante la última hora? ¿No has oído

nada de lo que se ha dicho? Eso es más o menos lo que hace “Alguien en la

multitud” cuando dice: “Maestro, dígale a mi hermano que comparta la

herencia familiar conmigo”.

Si regresas al comienzo de este capítulo, verás que Jesús ha estado hablando a la

multitud sobre algunos temas bastante graves. Está hablando de cómo responder



ante la muerte. Ha dejado caer palabras de peso sobre no temer a los que quieren

matarte, sino temer a Dios que se preocupa por ti. Habla de las consecuencias de

negar al Señor y de la blasfemia. Habla sobre qué hacer cuando se le pide que se

defienda de los gobernantes y las autoridades, temas bastante pesados y

contundentes. Y a pesar de todo, él tiene un punto consistente y rotundo. No temas

y no te preocupes. Dios no te ha olvidado, y se preocupa por ti. Luego, de la nada,

encuentras a esta persona en la multitud que dice: "Oye, Jesús, ¿puedes hacer que

mi hermano me dé lo que es mío?" Puedes imaginarte los ojos en blanco de

aquellos que realmente habían estado escuchando a Jesús. Y esto, qué tiene que

ver?

Ahora, un buen orador en este punto probablemente simplemente ignoraría el

comentario y se mantendría en el tema. Pero Jesús hace mucho más. Involucra a la

persona y aún permanece en el tema. Veamos cómo lo hace.

14 —Hombre —replicó Jesús—, ¿quién me nombró a mí juez o árbitro entre

ustedes? (Lucas 12:1 NVI)

Primero, se dirige a él como "amigo". ¿Alguna vez alguien te ha hablado como

amigo y sabe que eso significa que está a punto de decirte algo que puede sonar

desagradable? Eso es aproximadamente lo que pasa aquí. Jesús no está siendo

inauténtico aquí; él simplemente está tratando de suavizar el golpe. Quiere que el

hombre sepa que lo que está a punto de decirle proviene de un lugar de amistad.

Es decir, puedes confiar en que lo que se dice es por tu bien. Jesús no se está

posicionando en contra de esta persona, a pesar de que el individuo ha intentado

secuestrar el momento para su propio beneficio personal. Es importante que

recordemos esto cuando escuchamos a Jesús hablarnos. Viene a nosotros como

nuestro amigo y el mejor amigo que podamos imaginar. Él nunca tiene la intención

de hacernos daño. Entonces, incluso cuando nos dice algo que no queremos

escuchar, sabemos de dónde viene. Se puede confiar en él.



En segundo lugar, Jesús hace una pregunta interesante: “¿Quién me ha puesto a

mí como juez o árbitro sobre vosotros?” ¿Con qué frecuencia Jesús nos hace esta

pregunta cuando venimos a él? La pregunta "Quién". Vemos a lo largo de las

historias de los Evangelios que Jesús hace esta pregunta directamente a quienes

acuden a él. "¿Quién dices que soy?" Cuando venimos a Jesús con nuestras

preguntas y nuestras peticiones, es importante saber quién es. De lo contrario, es

posible que no estemos en condiciones de recibir nada de él. Saber quién es Jesús

tendrá un gran efecto en lo que podamos recibir de él. Él puede estar ofreciéndonos

mucho más de lo que estamos pidiendo.

Este hombre en particular le está pidiendo a Jesús que resuelva lo que parece ser

una disputa entre él y su hermano sobre el reparto de su herencia. No era

inapropiado que alguien le pidiera a un rabino que arbitrara tales tratos. Pero

preguntarle a Jesús en medio de su mensaje no es solo perderse de lo que Jesús

había estado hablando todo el tiempo, sino que es perderse de saber quién es este

rabino en particular. Ha confundido al Hijo de Dios con otro abogado común y

corriente.

Jesús no se ofende. Quiere ayudar a este hombre, y a nosotros hoy, a recibir de él

lo que tiene para nosotros. No conocemos la situación entre los hermanos, pero

claramente, este hombre quiere lo que le pertenece y lo quiere ahora. Está centrado

en sí mismo y ve una oportunidad de reclutar a Jesús para su causa. Y eso es un

error de muy alto nivel. Que tomemos en serio la corrección que Jesús pretende en

su pregunta. Jesús no fue enviado por el Padre como una persona más que

podemos usar para obtener lo que queremos. Jesús no será manipulado ni utilizado

como un medio para nuestros propios fines. Él es Señor y Rey y el Autor de la vida.

Él no es el medio para la vida que hemos estado tratando de construir para nosotros

mismos. ¡Él es nuestra Vida!

Ahora Jesús tiene esto que decir al hombre y a todos nosotros en la multitud:



15 » ¡Tengan cuidado! —advirtió a la gente—. Absténganse de toda avaricia; la vida

de una persona no depende de la abundancia de sus bienes». (Lucas 12:15 NVI)

Jesús está llegando a la raíz del problema aquí. Probablemente esto no sea lo que

el hombre quería escuchar, pero es lo que Jesús había estado tratando de decir todo

el tiempo. La vida no se trata de posesiones. Si pensamos que lo es, seguiremos

viviendo con miedo. Jesús no se sale del tema. Él usa la solicitud fuera de tema del

hombre como una oportunidad para hacer más claro su punto. Jesús advierte sobre

“toda clase de codicia”. La codicia no es solo querer más dinero; es solo querer

más. ¿Puedes ver cómo el miedo alimentará la codicia? Cuando las posesiones y

cualquier cosa de este mundo se vean como la esencia de la vida, entonces

tendremos miedo de perder esas cosas. Con miedo, trataremos de acumular más y

más con la esperanza de asegurar nuestra propia vida. Nunca habrá suficiente

incluso cuando tengamos mucho. Pero lo contrario es cierto cuando sabemos

quién es Jesús. Incluso cuando no tengamos suficiente, tendremos más que

suficiente. Nuestras copas se desbordarán. Y no hay temor en Jesús. Nadie puede

quitárselo. Él es el regalo del Padre que nunca será retirado. Podemos descansar en

él y dejar de esforzarnos por asegurar nuestras propias vidas. Nuestras vidas están

seguras en Jesús. Y en caso de que el hombre todavía no lo entienda, Jesús elige

agregar una parábola a su enseñanza.

16 Entonces les contó esta parábola: —El terreno de un hombre rico le produjo una

buena cosecha. (Lucas 12:16 NVI)

Nota cómo Jesús comienza la parábola. Es la tierra la que produce, no el rico. Eso

parece ser una pista sutil de hacia dónde se dirige Jesús. El rico es rico por gracia,

no por las obras de sus propias manos.

17 Así que se puso a pensar: “¿Qué voy a hacer? No tengo dónde almacenar mi

cosecha”. (Lucas 12:17 NVI)



La oración, " Así que se puso a pensar" es literalmente, "debatió dentro de sí

mismo". El hombre rico está en diálogo consigo mismo. No busca nada de nadie

fuera de sí mismo, lo que significa que no está en posición de recibir de otro. ¿Y qué

le preocupa? Almacenando sus cosechas. El miedo se está convirtiendo en codicia.

La tierra le ha provisto abundantemente, pero tiene miedo de quedarse sin comida.

Entonces, en lugar de confiar en que la tierra producirá el próximo año, tomará el

asunto en sus propias manos.

18 Por fin dijo: “Ya sé lo que voy a hacer: derribaré mis graneros y construiré otros

más grandes, donde pueda almacenar todo mi grano y mis bienes (Lucas 12:18 NVI)

Nota la orientación del hombre rico. Se trata de él. Está pensando por sí mismo, está

hablando consigo mismo, y haga lo que haga, lo hará él mismo. Esta es una persona

autosuficiente que no parece tener lugar para los demás en su vida. Y que tristeza

que en lugar de disfrutar lo que tiene, se lanza a un exigente proyecto laboral para

asegurar su futuro. Su plan consiste en derribar las cosas que construyó en el

pasado y reemplazarlas por algo más grande. ¿Te está rascando la cabeza por qué

el hombre rico querría derribar sus graneros existentes en lugar de simplemente

agregarles más? Eso parece un poco extraño, ¿no? Quizás indica un problema

subyacente de codicia.

El rico parece incapaz de estar satisfecho con lo que tiene. No solo quiere graneros

más grandes, sino que tampoco estará satisfecho hasta que se destruya lo que

tiene. El miedo y la codicia ciertamente impiden ser racionales en nuestros planes y

decisiones. Y puede valer la pena mencionar una observación más. Nota lo que

nunca entró en los planes del hombre rico. Nunca considera otra opción para el

exceso de grano y bienes, ni siquiera la idea compartirlo con los demás. Ni pensar

en dárselo a los hambrientos y pobres. No pensó en usarlo para ser una bendición

para otros. Sólo lo quiere para su propio disfrute. Pero, irónicamente, en lugar de



descansar y disfrutar de lo que tiene, el rico trabaja hasta la muerte por miedo a no

tener más en el futuro.

19 Y diré: Alma mía, ya tienes bastantes cosas buenas guardadas para muchos años.

Descansa, come, bebe y goza de la vida”.”. (Lucas 12:19 NVI)

Esta es la esperanza del rico. Quiere llegar a un punto en el que sea completamente

autosuficiente. En cierto sentido, se podría decir que quiere algún día poder decirse

a sí mismo: "Bien hecho, ahora entra en tu propio gozo". Y esa gozo se articula como

“relájate, come, bebe, diviértete”, que es la expresión proverbial de vivir la vida

para uno mismo en el presente sin esperar ninguna vida o juicio futuro. El hombre

rico no es presentado como un hombre piadoso, sino más bien como un hombre

sumido en el hedonismo, que no rinde cuentas a nadie.

20 pero Dios le dijo: “¡Necio! Esta misma noche te van a reclamar la vida. ¿Y quién

se quedará con lo que has acumulado?” 21» Así le sucede al que acumula riquezas

para sí mismo, en vez de ser rico delante de Dios». (Lucas 12:20-21 NVI)

Esta conclusión establece esta parábola como única. Es la única parábola de los

Evangelios donde Dios aparece como uno de los personajes y habla. Y esta

distinción marca el único lugar en la parábola donde aparece otra voz,

interrumpiendo el monólogo interior egoísta del hombre rico. Tal vez Jesús sabía

que necesitábamos una parábola discordante que rompa nuestra creencia ilusoria

de que nuestra vida es solo lo que hacemos. Muestra que el hombre rico ha sido

tonto al pensar y vivir como si fuera el único en la habitación. Se ha olvidado de

escuchar a Dios, al igual que el hombre que quería que Jesús resolviera una disputa

tampoco estaba escuchando. ¿Qué pasa con nosotros? ¿Estamos escuchando

ahora?

El pecado que Jesús está ubicando no es que el hombre tuviera mucho dinero o

cómo ganó sus riquezas. Siguiendo un tema común que Lucas presenta en su relato



evangélico, el pecado es simplemente que el rico atesora sus riquezas en lugar de

vivir generosamente con ellas. Debajo de este pecado hay un miedo manifestado

por la codicia. El rico no puede confiar su futuro a nadie más que a sí mismo. De

esta manera, no puede ser rico para con Dios. Otra forma de decirlo es que se niega

a vivir por gracia y opta por vivir en un intento de autosuficiencia. De esta manera,

no puede recibir lo que Dios provee abundantemente y, por lo tanto, no es “rico

para con Dios”.

Con esta parábola, Jesús ha puesto el dedo en lo que realmente necesita la persona

de la multitud que quiere que Jesús intervenga en su disputa por la herencia. Esta

persona, como tú y yo, necesitaba ver a Jesús como nuestra rica provisión. Él es la

gracia de Dios para nosotros, y vivimos por su palabra, no por nuestras propias

palabras de consejo hacía nosotros mismos. La persona en la multitud no estaba

recibiendo lo que Jesús le estaba dando en ese momento. La parábola de Jesús fue

una forma de redirigir el enfoque de la persona de sí mismo hacia Jesús.

Ruego que esta parábola también nos ayude hoy a redirigir nuestra atención a

quien es nuestra vida. En Cristo, no tenemos nada que temer. Podemos recibir lo

que tiene para nosotros y, al hacerlo, escapar de la trampa de la codicia y ser

generosos con todo lo que el Señor nos da. Solo aquellos que realmente reciben

del Señor, al confiar plenamente en Él para que sea su vida, son libres de dar

verdaderamente con generosidad, porque no hay temor de que su generosidad

agote los depósitos eternos del cuidado y la provisión de Dios.

Preguntas de discusión en grupos pequeños

Del video de Hablando de vida



 ¿De qué maneras pensamos tontamente que las posesiones materiales

pueden asegurar nuestra vida?

 La escritura citada en el video dice que “el avaro es un idólatra que adora las

cosas de este mundo”. ¿Cuáles son algunas cosas de este mundo que

estamos tentados a adorar más allá del dinero?

 La escritura también dice que debemos “pensar en las cosas del cielo, no en

las cosas de la tierra”. ¿Cuáles son algunas cosas del cielo en las que

podemos pensar que nos ayudarán a apartar la vista de las cosas de este

mundo?

Del sermón

 ¿Podrías identificarte con el “alguien en la multitud” que quería que Jesús

resolviera una disputa? ¿Con qué te identificas? ¿Con qué no te identificas?

 ¿Te ayudó imaginar a Jesús calmado y sin preocupaciones cuando le hablaba

a la persona en la multitud? ¿Cómo ayuda saber que Jesús no está

preocupado por las cosas que tememos?

 ¿Qué pensaste del manejo de Jesús de la pregunta del hombre? ¿Qué dice

esto acerca de Jesús para ti?

 ¿De qué manera saber que Jesús es realmente tu “amigo” te ayuda a

escuchar palabras de él que no quieres escuchar?

 ¿Puedes pensar en momentos en que alguien trató de usar a Jesús para

obtener lo que quería? ¿Has hecho esto?

 ¿Qué conexiones hiciste del sermón entre “miedo” y “codicia”?

 ¿Qué parte de la parábola del hombre rico te llamó más la atención? ¿Qué te

decía Jesús hoy a través de su parábola?

Inicio



https://comuniondegracia.org/

Fuente imágenes:
https://www.pexels.com
https://unsplash.com/

https://comuniondegracia.org/
https://comuniondegracia.org/
https://www.pexels.com/
https://unsplash.com/

