
Impulsados por el

Amor

Capacitados para un viaje enfocado en la misión con Jesús

Esperanza
Fe
Amor

CGI

Sermón Semana Santa 15 Abril

Marzo 2022 - Sermones

Sermón 3 de abril 2022

Sermón 10 de abril 2022

Sermón 17 de abril 2022

Sermón 24 de abril 2022



5to Domingo de Preparación de Pascua

Mira el video de Hablando de la vida 4019 | Un camino a través de los
chacales

Link para ver el video: https://youtu.be/Lao_NSwMOAg

¿Alguna vez te has sentido como si estuvieras solo en un páramo? Tal vez
durante una crisis financiera o la pérdida de un ser querido. Incluso en

esos “páramos” cuando todo está perdido, Jesús continúa
encontrándonos donde sea para restaurarnos y hacernos completos

nuevamente.

Salmos 126:1-6 • Isaías 43:16-21 • Filipenses 3:4-14 • Juan 12:1-8

Nuestro tema esta semana es la abundancia de Dios. El Salmo que nos
llama a adorar habla de que el luto se convierte en gozo por la abundante
provisión de Dios. Isaías 43 describe la liberación de Dios para Israel,
creando abundancia en la tierra estéril. Filipenses 3 comparte las
“riquezas” de Pablo en su vida pasada a las que renunció para conocer las
abundantes riquezas de Cristo. Nuestro sermón viene de Juan 12 – un
retrato de la abundante adoración de María a los pies de Jesús.

LA FRAGANCIA PERSISTENTE DE LA GRACIA

Lee Juan 12:1-11

¿Alguna vez has olido un buen perfume? La mayoría de nosotros lo
hemos hecho y, a menos que seamos alérgicos al perfume, disfrutamos
de la fragancia. Si pones una pizca de perfume o colonia en el cuello o la
muñeca, se siente una fragancia agradable. Pero el perfume no solo se
usa para esa agradable fragancia que se percibe cuando alguien pasa.

Ir al menúSermón 3 de abril 2022

https://youtu.be/Lao_NSwMOAg


También se puede utilizar para ocultar otras fragancias y olores. Algunas
de las primeras ceremonias de entierro incluían el vertido de perfume
sobre el cuerpo para cubrir el olor a descomposición o enfermedad. Por
lo general, se usaba después de la muerte de una persona, pero en la
historia de hoy, Jesús fue ungido con perfume antes de su muerte.

Nota: Las 3 unciones en las Escrituras con respecto a Jesús.

La primera ocurrió en Betania en la casa de Simón el fariseo, cuando una
mujer (aparentemente una conocida pecadora) se acercó a Jesús, abrió
un frasco de perfume y comenzó a llorar. Ella ungió los pies de Jesús y los
secó con su cabello. Esto pareció ocurrir cuando Juan el Bautista todavía
estaba vivo, al principio del ministerio de Jesús. Otra unción se encuentra
tanto en Mateo como en Marcos, y ocurrió en la casa de Simón el leproso
en Betania. Dos días antes de la Pascua, una mujer anónima rompió un



frasco de alabastro con aceite aromático y lo derramó sobre la cabeza de
Jesús.

Este sermón cubre la segunda unción, que encontramos en Juan 12.

Lee Juan 12:1-11

Esta historia en Juan tiene lugar después de un giro más oscuro en la
narrativa. Jesús se acerca a su muerte, y lo ha estado haciendo durante
los últimos capítulos, especialmente desde la resurrección de Lázaro.
Todos los evangelios se ralentizan inmensamente cuando se trata de la
última semana de la vida de Jesús: alrededor de un tercio de cada uno
está dedicado a los eventos de unos pocos días. Piensa en eso: se saltan
gran parte de la vida de Jesús. Lo vemos como un bebé, luego como un
niño de doce años, luego como un hombre adulto. Luego saltan a través
de su carrera ministerial; un año entero podría pasar en unos pocos
versículos. Y, sin embargo, cuando se trata de sus últimas semanas, la
narración se ralentiza significativamente. El diálogo y las oraciones de
Jesús se informan en detalle, y las conversaciones se atascan unas contra
otras.

La historia de hoy es así.

María unge a Jesús en Betania

12 Seis días antes de la Pascua llegó Jesús a Betania, donde vivía Lázaro,
a quien Jesús había resucitado. 2 Allí se dio una cena en honor de Jesús.
Marta servía, y Lázaro era uno de los que estaban a la mesa con él. (Juan
12:1-2 NVI)

El nombre Betania como "casa de higos", ya que hay muchas higueras en
el área; otros lo traducen como “casa de miseria”, especulando que
Betania era un lugar designado para los enfermos y aquellos con
enfermedades contagiosas. Es un pueblo pequeño a unas dos millas de
Jerusalén, y se especula que era más una subdivisión que un pueblo



entero. Llegaba hasta el Monte de los Olivos, y es el lugar de donde Jesús
ascendió. Hoy en día sigue siendo un pequeño pueblo con una población
de alrededor de 1.000 habitantes y la tumba tradicional de Lázaro todavía
está marcada.

Entonces Jesús viene a cenar con sus amigos y María hace algo
extraordinario.

3 María tomó entonces como medio litro de nardo puro, que era un
perfume muy caro, y lo derramó sobre los pies de Jesús, secándoselos
luego con sus cabellos. Y la casa se llenó de la fragancia del perfume.
(Juan 12:3 NVI)

A María ya la hemos conocido antes. Es hermana de Marta y Lázaro.
Marta se había quejado anteriormente con Jesús de que su hermana no
estaba ayudando con las “muchas tareas” de Marta. Él le recordó que
María había elegido la mejor parte: sentarse a los pies de Jesús y
escuchar. Desde el principio, María pareció "captarlo".

Jesús y María parecen tener una relación especial, un entendimiento
especial. Por ejemplo, Jesús se mantuvo firme en su mayor parte cuando
escuchó que su amigo Lázaro había muerto. Les dijo a todos que
esperaran y verían, y habló de teología con Marta. Solo se desarma
cuando ve a María. Lo que sucede a continuación, el versículo más corto
y uno de los más conmovedores de la Biblia, Juan 11:35, “Jesús lloró”.
Jesús está contenido hasta que ve a María.

Eso es lo que me encanta de este momento aquí. María, cuya hermana
piensa que no está haciendo lo más importante, es realmente quien
“entiende a Jesús”.

Ese es uno de los estudios reveladores cuando miras los evangelios. Las
personas a las que Jesús se revela, o las primeras en notar quién es, a
menudo son consideradas menos que los demás. Tenemos un hombre



poseído por un demonio que vive entre las tumbas y se hace daño. O
tenemos a la mujer samaritana que ha pasado por varios matrimonios y
está viviendo con otra persona, que viene al pozo en medio del día para
evitar a todos los demás. Luego tenemos a María, la que no ayuda a su
hermana, que llega con un frasco de perfume caro y…

3 María tomó entonces como medio litro de nardo puro, que era un
perfume muy caro, y lo derramó sobre los pies de Jesús, secándoselos
luego con sus cabellos. Y la casa se llenó de la fragancia del perfume.
(Juan 12:3 NVI)

Es casi como si todo se detuviera y el silencio se apoderara de ese lugar.
Como he dicho, la narración avanza a un ritmo acelerado: Jesús ha estado
sanando, enseñando, esquivando a los malos. Milagros y casi accidentes
a diestra y siniestra: la élite culta y los políticamente poderosos
acercándose a él; Jesús mostrando su propio lado emocional, llorando en
la tumba, y luego… se detiene.

La historia irá lentamente de aquí en adelante. Detalle tras detalle,
enseñanza tras enseñanza, caminaremos de cerca con Jesús en sus
últimos días.

Juan quiere que sepamos que María derramó sobre los pies de Jesús
perfume equivalente al salario de un año. Uno de los perfumes más caros
del mundo es Sabi de Henri Dunay, que cuesta unos 30.000 dólares la
botella. De eso es de lo que estamos hablando aquí.

Puedes imaginar la fragancia del perfume no solo atravesando la
habitación, sino también fuera de la casa, atrayendo a otros para ver qué
está pasando.

La reacción de los discípulos es dolorosamente predecible:

4 Judas Iscariote, que era uno de sus discípulos y que más tarde lo
traicionaría, objetó:



5 — ¿Por qué no se vendió este perfume, que vale muchísimo dinero, para
dárselo a los pobres? (Juan 12:4-5 NVI)

Otras traducciones dicen que esto era el salario de un año. Hubo
reacciones similares a las otras dos unciones en las Escrituras. ¿Por qué
esta extravagancia? ¿Por qué este desperdicio?

¿Por qué este desperdicio? ¿Cuántas veces hemos dicho eso? Vivimos en
un momento interesante ahora cuando la gente no parece tener tiempo
para nada. Los libros requieren demasiado tiempo y energía, por lo que
los ponemos en audio para poder escucharlos mientras hacemos otra
cosa. Comprar lleva demasiado tiempo, demasiado esfuerzo, por lo que
lo hacemos desde casa en línea, con un solo clic, para que se solucione y
podamos volver a hacer otras cosas.

Sin embargo, incluso en este tiempo loco, nosotros, los creyentes fieles,
todavía elegimos dejar todo e ir a la iglesia. Eso parece un poco loco para
el resto del mundo: no se produce ningún producto que puedan ver; no
hay valor de entretenimiento, en realidad das dinero en lugar de ganarlo.
Y la iglesia es imperfecta: si quieres escuchar música, enciende tu iTunes,
si quieres escuchar un sermón, busca uno. ¿Por qué este desperdicio?
¿Por qué perder tu tiempo, el bien más preciado que tienes, en esta
humilde reunión?

Sin embargo, ese es el trato. Ese es el punto. Tenemos una sed más
profunda, y solo ésta “humilde reunión” servirá. Así como María tenía
una sed más profunda y una comprensión más profunda de que este
momento en particular valía su botella especial de perfume. De alguna
manera sabía que era hora de detenerse y ungir a Jesús.

Con todas las cosas que tenemos en marcha, todas las otras cosas "muy
importantes" que estamos haciendo, también tenemos que



DETENERNOS. Detente y deja que la fragancia de la adoración llene
nuestra casa.

La pregunta de Judas es tan clásica: ¿Por qué no se vendió este perfume
para alimentar a los pobres? Aquí vamos. Estaba recomendando algo
"bueno". ¿Sabes cuál es siempre el enemigo de lo mejor? Lo bueno. Lo
bueno es enemigo de lo mejor. Judas está ofreciendo la alternativa
sensata, y en los otros relatos de unción en los otros evangelios, los otros
discípulos recomiendan lo mismo. Lo sensato sería dar este dinero a los
necesitados.

Sin embargo, aquí es donde vemos a Jesús, una vez más, diciéndoles que
él es más que otro profeta, más que alguien que los llama a la acción
moral o a una obediencia más estricta.

7 —Déjala en paz —respondió Jesús—. Ella ha estado guardando este
perfume para el día de mi sepultura. 8 A los pobres siempre los tendrán
con ustedes, pero a mí no siempre me tendrán (Juan 12:7 NVI)

Él está aceptando este acto de adoración; él está elogiando este acto de
adoración. Todo profeta que se precie se habría rasgado la ropa en este
punto: la adoración solo es para Dios.

Y Jesús dice….SÍ.

“No siempre me tendrán entre ustedes”. Que esas palabras resuenen en
nosotros. Ya resuenan en nuestro deseo de compartir el amor y la vida de
Dios con los demás. Amamos a los demás no por quienes son o por lo que
hacen, y especialmente no por quienes somos nosotros, sino por quién es
ÉL.

Steven Hawking, el gran físico británico, murió no hace mucho. Como
ateo declarado, es conocido por decir que no hay cielo. Él creía que el
cielo es solo un cuento de hadas que las personas se cuentan entre sí
para sentirse mejor frente a una vida corta y una muerte larga. Yo



ofrecería una ligera modificación al respecto: “no existe la bondad
humana, es un cuento de hadas”. La bondad humana, la bondad del
espíritu humano, es un mito que la gente se cuenta a sí misma para
sentirse mejor. Como nos dice Santiago, 17 Toda buena dádiva y todo
don perfecto descienden de lo alto, donde está el Padre que creó las
lumbreras celestes, y que no cambia como los astros ni se mueve como las
sombras. (Santiago 1:17 NVI): toda la bondad, la gracia, el amor que
vemos en el mundo y en nosotros mismos es un regalo de Dios. Y el
mejor bien, la mejor bondad, el mejor amor sucede cuando amamos a
Jesús primero, cuando derramamos esa botella de perfume sobre su
cabeza o untamos sus pies, ¡cuando le entregamos nuestro corazón!

Cuando le damos nuestro perfume a él primero, esa es la única forma en
que hay suficiente para todos. Esa es la única forma en que queda
suficiente. Cuando le damos nuestro tiempo y atención a él primero, es
cuando nos sobra tiempo y atención para las personas que amamos,
incluso las cosas que amamos.

Finalmente, un paralelo aquí. La reacción de Judas, y la verdadera razón
detrás de ella...

6 Dijo esto no porque se interesara por los pobres, sino porque era un
ladrón y, como tenía a su cargo la bolsa del dinero, acostumbraba robarse
lo que echaban en ella. (Juan 12:6 NVI)

Aquí está, siendo reservado, cuidándose. Judas al menos tiene cierto
entendimiento de que es parte de algo real y nuevo aquí con Jesús y, sin
embargo, todavía está enfocado en lo que no importa. Está vendiendo su
alma aquí por un puñado de monedas de veinticinco centavos. Sus
prioridades son obvias y al final no le importa, no confía, no cree.

Habla con secretos, ocultos, dobles sentidos. Muchos adictos en
recuperación tendrán en la pared, si no tatuado en el brazo, el proverbio:
“Mantenlo simple”. Sencillez, que tu sí, sea sí y tu no sea no. Cuando los



significados comiencen a duplicarse, cuando los secretos comiencen a
susurrarse, tengamos cuidado: este es un territorio fértil para el pecado.
El secreto es la caja de Petri en la que crece el pecado.

Un paralelo con el acto de María.

3 María tomó entonces como medio litro de nardo puro, que era un
perfume muy caro, y lo derramó sobre los pies de Jesús, secándoselos
luego con sus cabellos. Y la casa se llenó de la fragancia del perfume.
(Juan 12:3 NVI)

Este es un acto extremadamente íntimo. Ella está transgrediendo varios
límites culturales aquí, haciendo algunos grandes cambios. Una mujer
soltera no debía siquiera tocar a un hombre, ¡y nunca un rabino maestro
como Jesús! Esto solo era presuntuoso, y luego soltarse el pelo, eso era
enorme. Estaba terminantemente prohibido dejarse el pelo suelto en
presencia de hombres.

Sin embargo, ese es el paralelo aquí con Judas. Así como él toma las cosas
en secreto y las guardaba en secreto, así María está al aire libre,
derramando el perfume, soltando su cabello, besando los pies de Jesús.
Este momento íntimo es un acto de total apertura, completo abandono
en la adoración. El perfume se fue en un momento y, sin embargo, su
fragancia permaneció.

Un frasco entero de perfume se derramó sobre Jesús. Jesús olía a
perfume, estaba siendo adorado. Entre esta unción y la que tuvo lugar
poco antes de su muerte, es posible que oliera dulce incluso cuando
murió. En el hedor, el calor y el olor de la sangre en la cruz, Jesús tenía la
fragancia de la adoración, la fragancia de la gracia aún permanecía en él.

Que adoremos con el mismo tipo de abandono que expresó María. Que
podamos ver a Jesús tal como es y adorarlo. Que la fragancia de la gracia
permanezca en ti hoy. Que tengas esa fragancia de adoración, amor y



libertad que conocemos como hijos de Dios. Que la gente huela tu
llegada y sean levantados y aligerados por tu presencia. Respira
profundo. Amén.

________________________________________

Preguntas de discusión en grupos pequeños

Preguntas para el sermón:

• ¿Alguna vez has tomado una bebida exorbitantemente cara o una
botella de vino muy cara? ¿Cómo fue la experiencia? ¿Te imaginas
derramarlo o usarlo de otra manera?

• ¿Qué opinas de la declaración de Jesús: “Porque a los pobres
siempre los tendréis con vosotros, pero a mí no siempre me tendréis”?

(Juan 12:8) Jesús nos dice que sirvamos a los pobres y, sin embargo, toma
este acto de adoración para sí mismo. ¿Qué nos dice eso acerca de quién
es él y cuál debería ser nuestra respuesta?

• Hablamos sobre el contraste entre Judas, reservado y engañoso, y
María, simple generosidad. ¿Crees que Dios a menudo nos bendice con
mucho más de lo que necesitamos? Comparte una historia parecida de
generosidad en tu vida.

Preguntas del video Hablando de Vida.

• ¿Alguna vez has estado en un lugar estéril como el que describe
Isaías? ¿Te has encontrado en un estado espiritual frío como un páramo?

• Isaías les recuerda su pasado con Dios invocando la historia del
Éxodo: “Así dice el Señor, que abre un camino en el mar, una senda en las
aguas impetuosas” (Isaías 43:16). ¿Cómo puede ser útil recordar las
bendiciones pasadas cuando enfrentamos las pruebas actuales?



• En este pasaje, después de recordarle a Israel su pasado, Isaías dirige
su atención a la esperanza futura. ¿Cómo mantenemos una esperanza
auténtica sin ser temerarios? ¿La esperanza es más que simple suerte u
optimismo?

Cita para reflexionar: Lo mínimo que puedes hacer en tu vida es encontrar
lo que esperas. Y lo más que puedes hacer es vivir dentro de esa
esperanza. No admirarla desde la distancia sino vivir en ella, bajo su
techo. – Bárbara Kingsolver

La liturgia del Domingo de Ramos

Mira el video de Hablando de la vida 4020 | Fiesta de despedida

Link para el video en YouTube: https://youtu.be/vugO9xjWinA

Cuando Jesús entró en la ciudad de Jerusalén, la gente estaba celebrando
porque pensaban que había venido para acabar con el gobierno de los
romanos. Apenas se dieron cuenta de que le estaban dando una fiesta de
despedida. ¡Una celebración que es digna de elogio hasta hoy! Jesús no
vino a conquistar un gobierno opresor. ¡Jesús vino a vencer la muerte con
luz y amor!

Salmos 118:1-2, 19-29 • Lucas 19:28-40

El tema de esta semana son las puertas de la alabanza. Con un enfoque
elegido en el Domingo de Ramos para la Preparación del Sexto Domingo
de Pascua, solo hay dos pasajes en el Leccionario. El Salmo de adoración
presenta una liturgia de entrada a los atrios del templo pavimentada con

Ir al menúSermón 10 de Abril 2022

https://youtu.be/vugO9xjWinA


alabanza y regocijo. La lectura del Evangelio de Lucas hace eco de este
tema con la entrada triunfal de Jesús en Jerusalén, donde sus discípulos
gritan con alabanza y regocijo.

La Entrada hacia la partida

Lee Lucas 19:28-40

Hoy marca el final de nuestro viaje a través de la Temporada de
Preparación para la Pascua (comúnmente conocida como Cuaresma) y
nos lanza al comienzo de la Semana Santa. En Semana Santa, estamos
invitados a alabar y adorar a Jesús como el que es fiel a su palabra para
con nosotros, incluso a un costo increíble para sí mismo. El calendario
litúrgico nos da este día especial conocido como Domingo de
Ramos/Domingo de la Pasión, que da comienzo a lo que comúnmente se
llama Semana Santa. Algunas iglesias se centrarán en la Pasión de Cristo,
mientras que otras se centrarán en la entrada triunfal de Jesús
celebrando el Domingo de Ramos. Ambos se centran en Jesús y la
culminación de su ministerio que tiene lugar en Jerusalén. Cualquiera de
los dos caminos nos da la oportunidad de aferrarnos a lo que Jesús nos
reveló durante la temporada de preparación para la Pascua al entrar en la
Semana Santa con una respuesta de alabanza y adoración por quién es él
como nuestro Señor y Salvador. El año pasado nos enfocamos en el
Domingo de la Pasión, este año, nos enfocaremos en el Domingo de
Ramos y la entrada triunfal de Jesús como se narra en el Evangelio de
Lucas.

Lucas 19:28-40 (NVI)



La historia comienza en Lucas 19:

28 Dicho esto, Jesús siguió adelante, subiendo hacia Jerusalén. (Lucas
19:28 NVI)

Deberíamos preguntar, “¿después de que él dijo qué?” Cuando Lucas
cuenta la historia de la entrada de Jesús en Jerusalén, lo hace
relacionándola con la parábola de las minas que Jesús acaba de contar en
la sección anterior de Lucas 19. Según Lucas, Jesús contó esta parábola
“porque estaba cerca de Jerusalén, y porque pensaban que el reino de
Dios había de manifestarse inmediatamente” (Lucas 19:11 NVI). Si
revisáramos esa parábola, veríamos que Jesús estaba tratando de
corregir algunas suposiciones erróneas de sus seguidores. Estaban listos
para que Jesús derrocara al Imperio Romano y gobernara como su nuevo
rey inmediatamente. Pero la parábola establece un tiempo entre que un
gobernante se convierte en rey y ese rey regresa con “poder real”. El



tiempo intermedio será un tiempo en el que los súbditos del rey le
servirán fielmente o se rebelarán contra él. Veremos ambos en nuestra
historia de hoy. Pero primero, exploremos qué luz brilla la parábola de las
minas en la historia de la entrada triunfal de Jesús.

Primero, debemos entender que Jesús no viene a Jerusalén para
convertirse en rey así como el noble de la parábola no fue a un país
lejano para convertirse en noble. Jesús ya es Rey. Otras entradas
triunfales antiguas se entendían de esta manera. Eran los reyes
victoriosos quienes entraban en una ciudad en una procesión de
celebración como una forma de reclamar esa ciudad como propia.
Puedes ver la paradoja establecida en la forma en que Jesús entra en
Jerusalén. No entra de la misma manera que lo harían otros reyes de su
tiempo. Por ejemplo, los generales romanos victoriosos entraban en una
ciudad con una corona de laurel y montados en un carro tirado por
poderosos caballos de guerra como símbolo de la victoria militar. Jesús
entra montado en un humilde pollino y acaba llevando una corona de
espinas. Los símbolos de su victoria apuntan a un poder real de una
fuente decididamente diferente.

Segundo, la entrada de Jesús en Jerusalén no es la entrada de Jesús en su
poder real. Eso tiene lugar en la ascensión de Jesús. Con la parábola de
Jesús como nuestra guía, su entrada en la ciudad equivale a la partida del
noble. Jesús no entra en la ciudad como lugar de llegada sino como lugar
de partida. Esto también encaja con la forma en que Lucas ha estado
contando la historia. Lucas comenzó una sección de su Evangelio en el
capítulo 9, versículo 51, donde Jesús “partió resueltamente hacia
Jerusalén” que se conoce como la “narrativa del viaje” o como el “viaje a
Jerusalén”. Lucas dedica diez capítulos a esta narración de viaje, y
termina justo antes de la entrada triunfal. Todo el viaje es un viaje hacia
el éxodo de Jesús, su muerte y crucifixión que tendrá lugar en Jerusalén.



Tercero, debemos notar que esta historia en realidad no termina con la
entrada de Jesús a Jerusalén. De hecho, el próximo versículo después de
nuestra historia tiene a Jesús todavía acercándose a Jerusalén. De esta
manera, aquí el Domingo de Ramos, estamos a la entrada de la
crucifixión y muerte de Jesús la cual será recordada durante toda la
Semana Santa. Miremos la historia como discípulos que son llamados a
entrar por estas puertas con él.

29 Cuando se acercó a Betfagué y a Betania, junto al monte llamado de
los Olivos, envió a dos de sus discípulos con este encargo: 30 «Vayan a la
aldea que está enfrente y, al entrar en ella, encontrarán atado un burrito
en el que nadie se ha montado. Desátenlo y tráiganlo acá. 31 Y, si alguien
les pregunta: “¿Por qué lo desatan?”, díganle: “El Señor lo necesita”».

32 Fueron y lo encontraron tal como él les había dicho. 33 Cuando
estaban desatando el burrito, los dueños les preguntaron:

— ¿Por qué desatan el burrito? 34 —El Señor lo necesita —contestaron.

35 Se lo llevaron, pues, a Jesús. Luego pusieron sus mantos encima del
burrito y ayudaron a Jesús a montarse. (Lucas 19:29-35 NVI)

La ubicación de la historia tiene lugar cerca de Betfagé y Betania, dos
pueblos vecinos que están en el Monte de los Olivos, que según Zacarías
14:4 es donde se esperaba que llegara el Mesías. Es aquí, antes de
descender del monte a Jerusalén, que Jesús dirige a sus discípulos. En
este caso, dos discípulos para ser exactos. Esta es una forma interesante
en que Lucas comienza la historia. Por lo general, Lucas está lleno de
detalles explícitos a lo largo de su Evangelio, pero en este caso, parece
hacer todo lo posible para mantener oculta la identidad de estos "dos
discípulos". Ni siquiera sabemos si son dos de los doce discípulos o solo
dos discípulos en general. Es posible que Lucas haga esto para invitarnos
a la historia. Por hoy, los dos discípulos somos tú y yo. Nota que Jesús nos
da un papel que desempeñar en Su ministerio. Incluso en este final



climático de su largo viaje, todavía invita a sus discípulos a involucrarse, a
participar en lo que está haciendo. Y estos dos discípulos están llamados
a participar como discípulos “enviados”. ¿Enviado para hacer qué,
podemos preguntar?

Primero, son enviados “al pueblo delante de ellos”. A menudo, el
ministerio con Jesús está justo frente a nosotros. No necesitamos poner
nuestros ojos en algún destino distante en el horizonte, sino que somos
enviados a la próxima ciudad o persona que encontremos. Esto no
significa que no seremos enviados a tierras lejanas, pero el énfasis está
en llevar a cabo el ministerio de Jesús paso a paso. No debemos pasar por
alto las muchas oportunidades que Jesús nos da para participar en su
ministerio de "envío" a nuestro alrededor. El "pueblo que tienes delante"
puede estar a tu lado cuando te despiertas por la mañana. O puede ser
en la sala de descanso de tu lugar de trabajo mientras preparas el
almuerzo. Tal vez Jesús te envíe a un "pueblo delante de ti" ubicado en la
tienda de comestibles o en la gasolinera de camino a casa. Cualquier
aldea que encuentres “delante de ti” puede ser un lugar al que Jesús te
esté llamando para que le sirvas.

Segundo, los dos discípulos están sirviendo a Jesús de una manera
específica. Parecen ser conscientes de cómo están sirviendo, ya que
regresan emocionados “echando sus mantos sobre el pollino” y poniendo
a Jesús sobre él. ¡Déjame explicar! Estos discípulos obviamente conocían
las escrituras. Sabían cómo desatar un pollino, un pollino nuevo que
nunca había sido montado, serviría como una señal cargada de
expectativas mesiánicas. El pasaje en Zacarías 9: 9, por ejemplo, sería
fácil de ver como si tuviera lugar en el mismo evento en el que estos
discípulos fueron atrapados.

El rey de Sión 9 ¡Alégrate mucho, hija de Sión! ¡Grita de alegría, hija de
Jerusalén! Mira, tu rey viene hacia ti, justo, Salvador y humilde. Viene
montado en un asno, en un pollino, cría de asna. (Zacarías 9:9 NVI)



Hay otros pasajes del Antiguo Testamento, además de este, que les
permitirían a estos discípulos saber que están jugando un papel clave en
el ministerio de Jesús como el Mesías. Los discípulos saben que son
enviados adelante como testigos de quién es Jesús. En las palabras que
Jesús les da para decir, junto con las acciones que se les dice que tomen,
se vuelven partícipes de las señales que las Escrituras han establecido
para señalar a Jesús. En su situación particular, Jesús les dice que desaten
un pollino.

Lucas menciona este detalle de atar y desatar cinco veces, por lo que
debe ser un detalle importante que no quiere que nos perdamos.
Podemos notar dos cosas que este acto puede simbolizar además de los
temas mesiánicos asociados con el pollino de Zacarías. Primero, se ata el
asno. Y Jesús no les dijo a los discípulos que podrían encontrar un pollino
atado en el pueblo o que tenían que buscar un pollino atado en el
pueblo, él dice " encontrarán allí un pollino atado". Recuerda, Jesús está
en camino a Jerusalén para ir a la cruz. Lo que está a punto de hacer es
desatar toda la creación de las ataduras del pecado. Jesús es quien
liberará a los cautivos, y los discípulos en este acto servirán de testigo de
quién es él y de lo que hará en la cruz.

Nosotros también encontraremos “pollinos” todavía atados en los
pueblos que tenemos delante que necesitan saber quién es Jesús como el
que los libera. Cualquier “desatar” que hagamos será solo como un signo
de la máxima libertad ofrecida en Jesús. Además, el pollino está desatado
con el propósito de ser llevado a Jesús. Asimismo, nuestros actos sirven a
un fin mayor. Por ejemplo, si Jesús te indica que ayudes a alguien a
liberarse de una adicción o una relación abusiva, puedes hacerlo como
testimonio de la mayor libertad que Jesús les brinda en el Evangelio. El
acto sólo tiene un beneficio mínimo si no sirve para acercar a esa persona
un poco más a Jesús. Entonces, cualquier cosa que hagamos para llevar a
otros a alguna experiencia de libertad en esta vida, puede usarse para
llevar a las personas a Jesús, donde se encuentra su máxima libertad.



Jesús también les da palabras para decir mientras desatan el pollino. Si
alguien quiere saber por qué se desata el pollino, que diga: “El Señor lo
necesita”. Fíjate, las palabras y el acto van juntos. El pollino está desatado
para el Señor. Liberar al pollino para que deambule solo por las colinas
sería una atadura de otro tipo. El pollino está hecho para tener un amo a
quien pertenece. De manera similar, las personas son liberadas, no solo
de algo, sino para algo. Es decir, son puestos en libertad para el Señor.

Jesús no explica todos los detalles o el simbolismo. Entonces, aunque
descartamos que estas son solo imágenes o analogías para ayudarnos a
desempacar algunas de las realidades que Jesús trae con su "partida",
sabemos que él siempre es intencional. Con esto en mente, veamos otro
detalle relacionado con el pollino. El pollino “nunca había sido montado”.
Esto significa que es un pollino nuevo que su amo aún no ha domado.
Esta podría ser otra referencia a temas mesiánicos, y puede servir como
otro testimonio de quién es Jesús y lo que está haciendo. La muerte de
Jesús en la cruz no pondrá fin a su ministerio. Habrá una resurrección que
dará paso a una nueva creación. Jesús entra cabalgando a Jerusalén en un
símbolo de la novedad que trae a toda la creación. Jesús es el verdadero
Señor y Maestro de su creación y criaturas. ¿Notaste que los dueños no
se resistieron a que los discípulos desataran el pollino cuando les dijeron
que el Señor lo necesitaba? Jesús como Señor significa que toda
propiedad debe ser denunciada, y en su lugar debemos ser mayordomos.
Cuando el Señor venga a llamarnos, como mayordomos, no tendremos
ningún problema en dejar ir lo que nos ha sido confiado. No somos
dueños, sino mayordomos.

Una vez más, estos no pretenden ser un paralelo exacto de cómo Jesús se
relaciona con nosotros como su pueblo. No somos pollinos reales atados
a postes y no debemos equiparar tales imágenes que verían a Jesús
relacionándose con nosotros como lo haríamos con un animal. Pero con
suerte, te haces una idea.



En resumen, los dos discípulos, como tú y yo, somos enviados adelante
como testigos de quién es Jesús y de lo que ha hecho. Hacemos esto con
las palabras que Jesús nos da para hablar junto con acciones que
confirman las palabras. Jesús es el Señor; y tenemos el privilegio de
participar en su ministerio trayendo a otros a él de palabra y obra. Pero,
hay otro llamado que tenemos como discípulos y que se ve a lo largo de
toda la historia. Miremos más allá:

36 A medida que avanzaba, la gente tendía sus mantos sobre el camino.
37 Al acercarse él a la bajada del monte de los Olivos, todos los discípulos
se entusiasmaron y comenzaron a alabar a Dios por tantos milagros que
habían visto. Gritaban: 38 — ¡Bendito el Rey que viene en el nombre del
Señor!— ¡Paz en el cielo y gloria en las alturas! (Lucas 19:36-38 NVI)

La historia tiene un tema de adoración que la atraviesa. No hay vacilación
por parte de los discípulos, independientemente de cuán extraña pueda
haber parecido su misión. Son obedientes a cada palabra que Jesús les
dice. No solo eso, sino que también lo hacen con alegría, reuniéndose con
otros para cantar alabanzas al Señor. Esto es lo que significa ser un
discípulo del Señor que es Rey de todos los reyes. Todo lo que hacemos
lo hacemos como un acto de adoración gozosa. Nota cómo Jesús nunca
tuvo que decirle a nadie que extendiera sus mantos o levantara la voz en
alabanza. La presencia del Señor provoca una respuesta de adoración de
aquellos que lo conocen.

Incluso en una historia que tiene que ver con la partida de Jesús, su
próxima crucifixión y muerte, el autor se inspira para escribirla en un
tono alegre y de adoración. Esta es también nuestra respuesta de
conocer al Señor, incluso ahora que vivimos entre los tiempos de su
partida y su regreso. Eso es lo que vemos en la parábola de las minas. Los
siervos fieles toman todo lo que se les da y sirven como mayordomos que
confían en el Señor y en su retorno prometido. Pero la parábola también
tenía un sirviente que pensaba que el amo era un hombre “duro”. No



respondió como quien confía en el carácter y la palabra de su amo.
Entonces, Lucas tiene un detalle más para compartir para llevarlo a cabo.

39 Algunos de los fariseos que estaban entre la gente le reclamaron a
Jesús: — ¡Maestro, reprende a tus discípulos! 40 Pero él respondió: —Les
aseguro que, si ellos se callan, gritarán las piedras. (Lucas 19:39-40 NVI)

El acercamiento de Jesús a la ciudad encuentra resistencia. Viene de los
fariseos, los mismos opositores de Jesús que lo han estado resistiendo
durante todo el viaje a Jerusalén. No están entusiasmados con la idea de
que Jesús cabalgue como el rey victorioso al que deben responder.
Prefieren tener sus propias reglas y regulaciones que mantengan a la
gente atada a ellos. Tampoco querían que los gritos de alabanza llegaran
a oídos de las autoridades romanas ante las que capitularon. La entrada
triunfal de un nuevo rey podría acabar con el poco control que creían
tener. No hay adoración en sus labios ni gozo en sus corazones.

Nota cómo se oponen a Jesús. Van tras sus discípulos. Le ordenan a Jesús
que ordene a los discípulos que dejen de ser adoradores y testigos. Todo
lo que hacen los discípulos señala a Jesús como el verdadero Señor y Rey,
y los fariseos no pueden soportarlo. Podemos esperar lo mismo hoy
como verdaderos discípulos que siguen al Señor. Los que quieren
mantener a la gente atada para sus propios fines resistirán a los que
siguen al que está liberando a la gente para que lo sigan. Cuanto más
adoramos, cuanto más testificamos, más podemos esperar que los
traficantes de poder y los traficantes de esclavos intenten silenciarnos.
Pero Jesús tiene palabras para ellos: “Os digo que si éstos callasen, las
piedras gritarían”.

En otras palabras, Jesús está en la puerta como Rey y no puede ser
detenido. Entrará en la ciudad como su único Señor y Rey, y la misma
muerte no le impedirá traer la vida y la libertad. Incluso si el mundo
entero se calla a su partida, el sonido de la piedra rodando desde la
tumba gritará su victoria. Quizás Lucas tiene la intención de dejarnos con



una pregunta persistente. Si Jesús es verdaderamente nuestro Señor y
Salvador, incluso a las puertas de su propia partida, ¿cómo podrían sus
seguidores permanecer en silencio? Después de todo, él es el Rey que
regresará.

________________________________________

Preguntas de discusión en grupos pequeños

Del video Hablando de vida

• ¿Puedes pensar en algún ejemplo de algo que “se fue” que valiera la
pena celebrar?

• A la luz de la muerte de Jesús y todo aquello de lo que nos libra,
¿qué cosas específicas piensas que merecen una “fiesta de despedida”?

• Aunque vivimos en esta era alejada de Dios presente, también
sabemos que el diablo, todo el mal, el pecado y la oscuridad son
derrotados y finalmente serán eliminados. ¿Cómo moldea esto la forma
en que vivimos en esta presente era perversa?

Preguntas para el Sermón

• ¿Puedes recordar algunas de las formas en que el sermón relacionó
la parábola de las minas con la historia de la entrada triunfal de Jesús?
¿Qué ideas obtienes del contexto de la parábola con la entrada de Jesús
en Jerusalén?

• Lo que le llamó la atención del sermón y el texto acerca de que los
discípulos fueron enviados “a la aldea delante de ellos”. ¿Cómo el sermón
relaciona esto con la participación en el ministerio de Jesús?

• Lucas menciona el detalle de atar y desatar cinco veces en referencia
al pollino. ¿Qué testimonio simbólico de Jesús sacó a relucir el sermón
con esta referencia?



• El sermón decía que dejar en libertad al potro para que vagara solo
por las colinas sería otra forma de atadura. ¿Cómo sirve esto como una
analogía de lo que es la verdadera libertad para nosotros?

• El texto nos dice que el pollino “nunca había sido montado”. Discute
el simbolismo que ve en este detalle, o el simbolismo presentado en el
sermón. ¿Alguna idea? ¿Alguna suposición?

• ¿Cómo fueron las acciones del discípulo a lo largo de la historia un
acto de adoración? ¿Cuáles fueron algunas formas específicas en que los
discípulos estaban adorando al Señor?

• ¿Qué te llamó la atención de los fariseos que resistieron a Jesús
diciéndole que ordenara a sus discípulos que se detuvieran? ¿De qué
manera los gobernantes poderosos y de élite de nuestros días tratan de
impedir la entrada de Jesús en el mundo tratando de detener a sus
discípulos? ¿Cómo experimentar esta dinámica?

Servicio de Viernes Santo

Un llamado a la adoración, lee el Salmo 22.

Hoy conmemoramos el Viernes Santo. Recordamos el sacrificio de Jesús
en la cruz por su amor a la humanidad. Esto se refiere a menudo como la
pasión de Cristo. En los tiempos actuales, la pasión se define como una
emoción fuerte, pero la raíz de la palabra pasión significa sufrir. Tener
compasión es sufrir con… En la cruz, Jesús mostró compasión, sufrió con
nosotros.

Ir al menúSermón Viernes 15 de Abril 2022



En el servicio de hoy meditaremos en las siete declaraciones de Jesús
desde la cruz. Juntos, estos dichos constituyen un poderoso mensaje del
corazón de nuestro Salvador durante las horas de su mayor agonía
personal y revelan los sentimientos más íntimos de Jesús cuando
derramó su vida por nosotros.

(Los participantes pueden rotar a través de las estaciones o los lectores
pueden turnarse para dirigir las meditaciones en el servicio).

 Perdón

Mientras clavaban a Jesús en la cruz, él oraba una y otra vez: “Padre,
perdónalos, porque no saben lo que hacen”. Lucas 23:34.

Mientras viajamos con Jesús en su obra redentora en la cruz, tal vez
nuestros pensamientos se vuelvan reflexivos al recordar los atroces
eventos que llevaron a su crucifixión, sin embargo, recordamos las
palabras compasivas que pronunció Jesús, incluso cuando le clavaron las
púas en las manos:



“Padre, perdónalos, porque no saben lo que hacen”. Las palabras de
Jesús trascienden el tiempo y el espacio. Sus palabras resuenan hoy en
nuestros corazones. Jesús te invita a reflexionar sobre la pregunta: "¿Qué
estás haciendo?"

Busca un momento y pídele a Dios que te muestre una imagen de su
corazón. ¿Que ves? ¿Qué significa? Pídele al Espíritu Santo que te ayude
a reconocer las heridas ocultas que te hacen actuar de cierta manera. ¡No
intentes resolverlo solo! El Espíritu Santo es tu Guía, el Auxiliador, el
Paracletos. Invita a la luz sanadora de Dios para que ilumine la oscuridad
y te haga completo.



 Espera

Hoy estarás conmigo en el paraíso. (Lucas 23:43)

La visión expansiva de Dios de la humanidad es evidente en la crucifixión
de Jesús. Los discípulos se han dispersado, y son los líderes judíos, no los
romanos, los que piden su muerte. ¿Quién hubiera esperado que el
Mesías de la gloria estableciera su reino como un mártir? No es un judío
o un líder religioso el que le pide perdón a Jesús, sino un ladrón convicto
en la cruz. ¿Qué ha hecho el ladrón para merecer el perdón?
Simplemente reconoce a Jesús como el Hijo de Dios y pregunta. Jesús
responde: “Hoy estarás conmigo en el paraíso”. Una vez más, en el reino
de Dios vemos que los últimos son los primeros.

Alabado sea Dios, porque a través del sacrificio de Cristo somos
recordados y recibimos la gracia que nunca podríamos ganar. Busca un
tiempo para pensar en quién supones que será el "último". ¿Hay alguna
persona o grupo que piense en ti como "el último"? Pídele a Dios que te
dé la fuerza para volverte hacia él, que te dé sus ojos para ver, recibir y
dar la gracia inmerecida que derramó en la cruz.

 Cuidado

25 Junto a la cruz de Jesús estaban su madre, la hermana de su madre,
María la esposa de Cleofas, y María Magdalena. 26 Cuando Jesús vio a su
madre, y a su lado al discípulo a quien él amaba, dijo a su madre: —
Mujer, ahí tienes a tu hijo.27 Luego dijo al discípulo: —Ahí tienes a tu
madre. Y desde aquel momento ese discípulo la recibió en su casa.

(Juan 19:25-27)

Ya sea que estén conectados por ADN o no, nuestras "familias" están
conectadas por una larga historia, recuerdos atesorados y experiencias
compartidas. Durante su doloroso momento en la cruz, Jesús ve a dos
personas a las que ama, María y Juan, y los llama familia. Re-imagina tu



relación más allá del vínculo genético. A través de Cristo, personas de
diferentes experiencias y culturas se unen como hermanos y hermanas.
Nuestro Cristo compasivo coloca a los solitarios en familias.

En la presencia amorosa de Dios, considera las experiencias de tus
hermanos y hermanas. ¿Hay algunos que son más fáciles de incluir que
otros? ¿Hay algún momento en el que te sientas incómodo con tus
hermanos y hermanas?

Pídele a Dios que una nuestros corazones en el amor cristiano. Para
darnos corazones y mentes como el de arriba. Que el Espíritu nos llene de
perspicacia para compartir esperanzas, metas, consuelos y
preocupaciones. Saber llorar y celebrar unos con otros.

 Soledad

“Dios mío, Dios mío, ¿por qué me has abandonado?” (Marcos 15:34)

“Dios mío, Dios mío, ¿por qué me has abandonado?” comienza el Salmo
que Jesús estaba citando (Salmo 22); no lo termina. La línea inicial
desesperada se responde con reconocimientos repetidos y
tranquilizadores de la presencia de Dios, no de su ausencia. El versículo
10 dice: “Desde que nací fui echado sobre vosotros; desde el vientre de mi
madre eres mi Dios.” El versículo 11 dice: “No te alejes de mí, porque la
angustia está cerca y no hay quien ayude”. Los versículos 19-21 declaran:
“Pero tú, Señor, no te alejes de mí. Eres mi fuerza; ven pronto a
ayudarme. Líbrame de la espada, mi preciosa vida del poder de los perros.
Líbrame de la boca de los leones; sálvame de los cuernos de los bueyes
salvajes.” Entonces el versículo 24 es el factor decisivo: “Porque él [Dios]
no menospreció ni se burló del sufrimiento del afligido; no escondió de él
su rostro, sino que escuchó su grito de ayuda.”

De manera típica rabínica, cuando Jesús cita la primera línea del Salmo
22, está haciendo referencia a todo el Salmo, que no habla de separación



o abandono, sino de la presencia salvadora de Dios. Jesús habló con Dios,
sabiendo que su Padre estaba escuchando. Quizás más plenamente allí
en la cruz, Jesús sintió y conoció la oposición inquebrantable del Padre al
mal y su compromiso de erradicarlo. Y eso es lo que indica su grito de
abandono. ¿Qué eventos en el mundo te han hecho clamar a Dios y
preguntar por qué? ¿Hay situaciones en tu vida personal que sientes
olvidadas por Dios? Presenta estas áreas a Jesús, pídele que revele su
presencia salvadora.

 Sufrimiento

28 Después de esto, como Jesús sabía que ya todo había terminado, y
para que se cumpliera la Escritura, dijo: —Tengo sed. (Juan 19:28)

La experiencia humana no es fácil. Somos dependientes en formas físicas
y emocionales. La soledad que sentimos, el dolor que sufrimos, todo el
espectro de las emociones humanas, Jesús las experimentó durante su
vida encarnada. En la cruz, Jesús tomó nuestras angustias, pruebas y
desilusiones, y las superó por todos nosotros. En su compasión, Cristo
sufrió con y por nosotros. Él se asocia con nosotros en nuestras vidas.
Cuando vemos a alguien en necesidad hambriento de compasión,
sediento de ser amado, podemos ministrar con confianza a otros desde el
pozo de gracia y amor abundante que hemos recibido.

Busca un momento para reflexionar sobre los momentos en que has
experimentado la luz y el amor de Cristo brillando en los momentos
oscuros. ¿Cómo has experimentado personalmente su cuidado y
preocupación por ti? ¿Hay alguien a quien puedas ofrecerle una copa de
compasión?

 Triunfo

30 Al probar Jesús el vinagre, dijo: —Todo se ha cumplido. Luego inclinó la
cabeza y entregó el espíritu. (Juan 19:30)



La humildad de Jesús resuena en sus palabras. La suya no era una actitud
vanidosa de "yo te demostré". Ni siquiera dijo: “Yo lo hice”. No reclamó
ningún crédito. No pidió lástima. Hasta el final, la mente de Jesús estuvo
en la obra que vino a hacer. Anunció, para que todos lo oyeran:
“Consumado es”.

Lo que los discípulos vieron como un sueño perdido de un mesías, y los
líderes religiosos de la época lo percibieron como una victoria por
mantener el statu quo, Dios lo vio como una victoria. Cuando Jesús dice,
"Consumado es" desde la cruz, quiere decir que la muerte ha perdido su
batalla, el pecado ya no tiene poder: la humanidad ha sido atraída para
siempre a los brazos amorosos del Padre.

¿De qué manera has visto la obra redentora de Dios en tu vida? Toma un
momento para agradecer a Jesús por su vida derramada por ti.

 Reunión

46 Entonces Jesús exclamó con fuerza: — ¡Padre, en tus manos
encomiendo mi espíritu! Y al decir esto, expiró. (Lucas 23:46)

Justo antes de su muerte, Jesús pronunció estas últimas palabras: “Padre,
en tus manos encomiendo mi espíritu”. Palabras, a pesar de todo lo
sucedido, que hablaban de su confianza inquebrantable en que Dios
Padre seguía siendo bueno y digno de confianza. Fue un momento de
entrega total, incluso cuando Jesús entró en nuestra oscuridad caída,
eligió creer en el amor en lugar de dudar. Incluso con sus fuerzas
limitadas, Jesús pudo gritar su testimonio de la bondad de Dios. Una
declaración tan imponente que su poder se remonta a través del tiempo
para deshacer las acciones de los humanos originales que eligieron creer
una mentira malvada de que Dios era egoísta y no confiable. Las palabras
de Jesús transformaron “nuestra” historia reemplazando el “no”
original de la humanidad por un increíble y abrumador “sí”.



Oración: Señor, cuando la vida parezca cualquier cosa menos justa,
ayúdanos a creer que realmente eres tan bueno y, a cambio, depositar
nuestra completa confianza en tu bondad.

Dios es amor, y el ministerio de Jesús mostró lo que es el amor. Él se
entregó por nosotros. Predicó su último sermón de la manera más
eficaz, tanto con la palabra como con el ejemplo. En sus últimas siete
declaraciones, afirmó la grandeza y la gloria de Dios.

Domingo de resurrección

Mira el video de Hablando de la vida 4021 | El último enemigo

Link para ver el video en YouTube: https://youtu.be/6Sr_Qqis53k

Mientras celebramos el Domingo de Resurrección, recordemos que la
resurrección de Jesús no se trata solo de la esperanza de vida después de
la muerte. Debido a la vida que tenemos en Cristo, estamos unidos a él e
invitados a unirnos a él para sanar al mundo. ¡Ha resucitado y está con
nosotros!

Salmos 118:1-2, 14-24 · Hechos 10:34-43 · 1 Corintios 15:19-26 · Juan
20:1-18

El tema de esta semana es sostener la tensión de la muerte y la vida con
gozo. Hoy estamos celebrando la resurrección de Jesús de entre los
muertos, pero es importante que no pasemos por alto el Viernes Santo y
el Sábado Santo. Si bien la resurrección de Jesús de entre los muertos

Sermón 17 de Abril 2022 Ir al menú

https://youtu.be/6Sr_Qqis53k


también asegura nuestra resurrección, podemos aprender mucho acerca
de vivir en un mundo donde tanto el sufrimiento como el gozo aparecen
juntos al considerar la historia de la resurrección. Como señala el Salmo
118, los momentos de sufrimiento pueden sentirse como un castigo de
Dios, pero en realidad, Dios es nuestra salvación y consuelo. Incluso
cuando Adán introdujo la muerte en la humanidad, la resurrección de
Jesús muestra que la muerte no puede sujetarnos, como se explica en 1
Corintios 15. Y este rompimiento de las garras de la muerte no es solo
para algunos, sino para todos. Hechos 10 nos recuerda que “Dios no hace
acepción de personas”. El texto de nuestra prédica relata el dolor de
María Magdalena y cómo ella y los apóstoles vivieron los interrogantes
que suscitaron la muerte y resurrección de Jesús.

Viviendo las preguntas

(Juan 20:1-18)

Los cristianos tenemos muchas preguntas que nos gustaría que nos
respondieran. Hoy, en el Domingo de Resurrección, podríamos
preguntar: “¿Cómo resucita Dios a una persona?” Y esa sería una
pregunta relevante, pero es una pregunta que no habremos respondido
en este momento. ¿Cuáles son algunas otras preguntas que nos gustaría
que respondieran?

Espera las preguntas sugeridas o utiliza algunas desde tu contexto y
cultura.

Rainer Maria Rilke fue un poeta y escritor austriaco que vivió a finales del
siglo XIX. Una de sus obras más famosas, “Cartas a un joven poeta”, fue
una breve colección de cartas que escribió a un joven escritor llamado
Franz Kappus. El joven escritor le había planteado todo tipo de preguntas
a Rilke, pidiendo respuestas que Rilke sabía que no estaba calificado para
dar. Esto es lo que Rilke le dijo al joven escritor:



Ten paciencia con todo lo que está sin resolver en tu corazón y trata de
amar las preguntas mismas como habitaciones cerradas y como libros
que están escritos en una lengua muy extraña.

No busques ahora las respuestas, que no se te pueden dar porque no
podrías vivirlas.

Y el punto es, vivir todo.

Vive las preguntas ahora.

Quizá entonces, gradualmente, sin darte cuenta, vivirás a lo largo de
algún día lejano la respuesta.

No es fácil vivir las preguntas, pero no somos los primeros en tener que
hacerlo. Podemos leer el relato de María Magdalena en la tumba de Jesús
y ver cómo su dolor se convierte en un gozo burlón al vivir las preguntas
sobre la muerte de Jesús en nuevas preguntas sobre lo que significa servir
a un Salvador resucitado.

Lee Juan 20:1-18 NVI

Vamos a mirar el pasaje nuevamente, pero esta vez a través de la lente
de las preguntas que vivían María Magdalena y los apóstoles. Notarás
que estas preguntas son las mismas que también enfrentamos cuando
luchamos con cambios y dificultades.

¿Dónde está Jesús?

El sepulcro vacío

20 El primer día de la semana, muy de mañana, cuando todavía estaba
oscuro, María Magdalena fue al sepulcro y vio que habían quitado la
piedra que cubría la entrada. 2 Así que fue corriendo a ver a Simón Pedro
y al otro discípulo, a quien Jesús amaba, y les dijo:



— ¡Se han llevado del sepulcro al Señor, y no sabemos dónde lo han
puesto! (Juan 20:1-2 NVI)

Aquí observamos a María Magdalena viniendo a la tumba cuando aún
estaba oscuro. El evangelio de Juan a menudo usa los binarios de la
oscuridad y la luz simbólicamente, tal vez contrastando la incapacidad de
los seres humanos para ver y percibir al principio con el amanecer de la
comprensión. Cuando María ve que la piedra ha sido removida,
inmediatamente se pregunta dónde está él. Alguien se lo ha llevado y no
sabemos dónde está.

¿Con qué frecuencia en la vida nos hacemos la misma pregunta: dónde
está Jesús? María supuso que se lo habían llevado; no estaba por ningún
lado. ¿Con qué frecuencia hacemos la misma suposición? ¿Dónde está



Jesús? Cuando nos enfrentamos a situaciones difíciles, hacemos la
pregunta: "¿Dónde está Jesús?" Y en lugar de hacer suposiciones, como
"Esto es mi culpa" o "Estoy siendo castigado", debemos centrar nuestra
atención en las palabras de Jesús. Jesús les había dicho a sus discípulos
que sería crucificado pero que resucitaría al tercer día. Hoy, tenemos las
palabras de Jesús en la Biblia para recordarnos que “28 puesto que en él
vivimos, nos movemos y existimos”. Como algunos de sus propios poetas
griegos han dicho: “De él somos descendientes” (Hechos 17:28, NVI).

Estas son las palabras de Jesús:

32 Miren que la hora viene, y ya está aquí, en que ustedes serán
dispersados, y cada uno se irá a su propia casa y a mí me dejarán solo. Sin
embargo, solo no estoy, porque el Padre está conmigo. 33 Yo les he dicho
estas cosas para que en mí hallen paz. En este mundo afrontarán
aflicciones, pero ¡anímense! Yo he vencido al mundo. (Juan 16:32-33 NVI)

Mientras vivimos la pregunta “¿Dónde está Jesús?” podemos vivir por la
verdad de que él está vivo, está en nosotros y nosotros vivimos en él.
¿Dónde está Jesús? En ti y contigo, siempre invitándote a unirte a él en lo
que está haciendo. Esta es la razón por la que celebramos la resurrección.
Jesús está vivo y en nosotros; ya no tenemos que preguntar dónde está.

¿Qué hacemos ahora?

3 Pedro y el otro discípulo se dirigieron entonces al sepulcro. 4 Ambos
fueron corriendo, pero, como el otro discípulo corría más aprisa que
Pedro, llegó primero al sepulcro. 5 Inclinándose, se asomó y vio allí las
vendas, pero no entró. 6 Tras él llegó Simón Pedro, y entró en el sepulcro.
Vio allí las vendas 7 y el sudario que había cubierto la cabeza de Jesús,
aunque el sudario no estaba con las vendas, sino enrollado en un lugar
aparte. 8 En ese momento entró también el otro discípulo, el que había
llegado primero al sepulcro; y vio y creyó. 9 Hasta entonces no habían
entendido la Escritura, que dice que Jesús tenía que resucitar.



Jesús se aparece a María Magdalena 10 Los discípulos regresaron a su
casa. (Juan 20:3-10 NVI)

Estos versículos nos cuentan lo que sucedió cuando Pedro y Juan llegaron
a la tumba. Leemos que Juan "creyó", pero en ese momento no conectó
los puntos que Jesús les había dicho que resucitaría de entre los muertos.
En ese momento, Juan le creyó a María que Jesús no estaba. Él y Pedro se
fueron a casa. ¿Por qué no se quedaron y trataron de investigar qué pasó
con el cuerpo de Jesús?

Si pensamos en el tipo de semana que habían tenido estos discípulos,
podríamos decir “fue UNA SEMANA”. Comenzó muy prometedor y
terminó con mucho sufrimiento y dolor. Cuando estamos consumidos por
nuestro dolor, es difícil ver más allá del dolor. "¿Que hacemos ahora?"
era la pregunta qué estaban viviendo. Otras preguntas que podrían haber
estado viviendo: “¿Por qué murió? ¿Somos próximos ser asesinados? ”



Los discípulos habían sufrido una serie de pérdidas, como la pérdida de
su amigo y maestro, así como la pérdida de un futuro que habían
imaginado. Su reacción muy típica fue retirarse, irse a casa y cerrar las
puertas. ¿Qué emoción nos hace retirarnos? Miedo. Cuando estamos
viviendo la pregunta "¿Qué hacemos ahora?" a menudo nos enfrentamos
a nuestro miedo de no saber qué se supone que debemos hacer a
continuación o cómo se supone que debemos hacerlo. Estamos tentados
a retirarnos como lo hicieron los discípulos.

La resurrección nos recuerda que Jesús no nos ha dejado
preguntándonos qué hacer a continuación. La muerte nos llega de
muchas formas a lo largo de nuestra vida: pérdida, decepción, desilusión.
Cuando anticipamos algo y no sucede, es una especie de muerte.
Estamos aprendiendo que realmente no controlamos nada. Y si lo
pensamos bien, cada vez que nos hemos enfrentado a una desilusión o
una pérdida, en el fondo la gracia de Dios ha estado allí. Hemos pasado
por esa pequeña “muerte” al otro lado porque algo o alguien siempre nos
han abierto el camino. Ese es el poder de la resurrección. Jesús nos
recuerda que reclamó la victoria sobre la muerte, sobre cualquier cosa
que pueda impedirnos vivir en él.

¿Qué hacemos ahora? Reclamamos su victoria. Él proclama su vida en
nosotros. Lo seguimos; participamos de lo que está haciendo en nosotros
y en los que nos rodean. Como nos recuerda la Gran Comisión, aquel a
quien se le dio todo poder y autoridad en el cielo y en la tierra estará
siempre con nosotros. Estamos invitados a unirnos a él en su misión de
llevar a muchos hijos e hijas a la gloria.

¿Qué hacemos ahora? Esperamos a que él se muestre, confiados en que
cuando lo hace, nos unimos a él en lo que está haciendo. Descansamos
nuestra esperanza en Jesús. Lo proclamamos, lo alabamos, lo adoramos…
pero nos estamos adelantando un poco al pasaje.

¿Por qué lloras?



11 pero María se quedó afuera, llorando junto al sepulcro. Mientras
lloraba, se inclinó para mirar dentro del sepulcro, 12 y vio a dos ángeles
vestidos de blanco, sentados donde había estado el cuerpo de Jesús, uno
a la cabecera y otro a los pies. 13 — ¿Por qué lloras, mujer? —le
preguntaron los ángeles. —Es que se han llevado a mi Señor, y no sé
dónde lo han puesto —les respondió. 14 Apenas dijo esto, volvió la
mirada y allí vio a Jesús de pie, aunque no sabía que era él. 15 Jesús le
dijo: — ¿Por qué lloras, mujer? ¿A quién buscas?

Ella, pensando que se trataba del que cuidaba el huerto, le dijo: —Señor,
si usted se lo ha llevado, dígame dónde lo ha puesto, y yo iré por él. (Juan
20:11-15 NVI)

Aquí encontramos a María Magdalena llorando. Los discípulos se han ido,
pero ella se queda. Finalmente reúne el coraje suficiente para mirar
dentro de la tumba y ve a dos ángeles que le preguntan "¿Por qué
lloras?" Ella comparte su dolor con ellos: Jesús se ha ido; No sé dónde
está. Parece un poco extraño que a ella no le parezca extraño que dos
seres estén sentados en la tumba, haciéndole preguntas. Pero ella les
responde, y luego se da la vuelta, y Jesús está allí. Él le hace la misma
pregunta: ¿Por qué lloras? Ella cree que él es el jardinero, pero vuelve a
responder la pregunta.

¿No sabían los dos ángeles y el mismo Jesús por qué lloraba María?
Supongo que ellos sabían, tal vez mejor que María. Vivir la pregunta
“¿Por qué lloras?” resume el proceso de duelo. Los seres humanos
necesitan hablar de su dolor, desilusiones y pérdidas. Es parte del
proceso de curación que Dios creó. El duelo no es algo que la gente
“supera”; el duelo debe expresarse hablando con alguien, escribiendo en
un diario, moviendo nuestros cuerpos o creando arte y música. El duelo
debe estar integrado en una persona y hablar de nuestras pérdidas
puede ser parte del proceso. Cuando estamos procesando una pérdida o
una decepción, viviendo la pregunta “¿Por qué lloras?” nos ayuda a



procesar e integrar la pérdida en nuestras vidas. Nos ayuda a sanar y, en
última instancia, nos devuelve al sanador. Jesús comprende nuestro
dolor, nuestro sufrimiento, y entra en él con nosotros.

La resurrección nos recuerda que nuestro llanto es por un momento; la
alegría de conocer a Jesús y saber que su resurrección es nuestra
resurrección nos anima a no afligirnos como los demás, sin esperanza. La
resurrección nos recuerda que nuestro dolor se convertirá en alegría
porque sabemos que hemos resucitado con él y hemos ascendido con él.

¿Volverá la vida a ser como antes?

16 —María —le dijo Jesús. Ella se volvió y exclamó: — ¡Raboni! (que en
arameo significa: Maestro). 17 —Suéltame, porque todavía no he vuelto
al Padre. Ve más bien a mis hermanos y diles: “Vuelvo a mi Padre, que es
Padre de ustedes; a mi Dios, que es Dios de ustedes”. 18 María
Magdalena fue a darles la noticia a los discípulos. « ¡He visto al Señor!»,
exclamaba, y les contaba lo que él le había dicho. (Juan 20:16-18 NVI)

Jesús dice el nombre de María, y ella lo reconoce instantáneamente.
“¡Rabbuni!” ella dice. Aunque la escritura no lo dice explícitamente, está
implícito que María abraza a Jesús, y él le dice: “No me toques, porque
aún no he subido al Padre” (v. 17). Esto puede sonar un poco frío;
después de todo, ¿quién podría culparla? La última vez que lo vio, estaba
muerto en una cruz. Pero podría tener más sentido si entendemos que la
pregunta tácita de María es "¿Volverá la vida a ser como era?" y si
interpretamos la respuesta de Jesús como "¿Estás dispuesto a cambiar tu
visión de cómo se supone que debe ser la vida?"

Es una tendencia humana resistirse al cambio o sentir nostalgia por “los
buenos viejos tiempos”. Sería una suposición natural que María pensara
que Jesús podría continuar donde lo dejó. Pero en cualquier tipo de
muerte, salir del otro lado significa que las cosas son diferentes. Somos
diferentes. El Espíritu Santo usa las pérdidas y el sufrimiento que



soportamos para cambiarnos. Ya sabemos, en el fondo, la respuesta a la
pregunta que estamos viviendo, “¿Volverá la vida a ser como antes?”. Y
nosotros, como María, debemos avanzar para vivir la pregunta "¿Estamos
dispuestos a cambiar nuestra visión de cómo se supone que debe ser la
vida?" ¿Estamos dispuestos a rendirnos a los cambios por los que Dios
nos está guiando y a los que nos está guiando? Si vamos a participar de la
resurrección, nuestra respuesta debe ser sí porque la resurrección
implica un cambio.

La resurrección nos recuerda que cuando Jesús resucitó de la tumba,
todo cambió. La muerte perdió su aguijón. La tumba no es una vivienda
permanente. Hay vida después de la muerte. Jesús está vivo, y porque él
vive, nosotros también viviremos para siempre. La resurrección nos
recuerda vivir en nuestra nueva realidad: que somos una nueva creación,
redimidos y reconciliados con el Padre. La resurrección nos recuerda que
las promesas de Dios son seguras: así como Jesús resucitó de la tumba,
nosotros también lo haremos. Así como Jesús entró en la gloria, así
seremos nosotros. Así como Jesús declaró la victoria, nosotros
declararemos la victoria. ¡Todo porque ha resucitado!

______________________________________

Preguntas de discusión en grupos pequeños

Del video Hablando de la vida

• La resurrección de Jesús significa que nosotros también
resucitaremos. ¿Cambia esto la forma en que vives tu vida ahora, en el
presente? Si es así, ¿cómo?

• La muerte, “el último enemigo en ser destruido”, en realidad puede
ayudarnos a vivir vidas más significativas ahora. ¿El hecho de que morirás
algún día cambia la forma en que vives cada día? Si es así, ¿qué harás
diferente?



Preguntas del Sermón

• El sermón señala cuatro preguntas comunes que María y los
discípulos enfrentaron (¿Dónde está Jesús? ¿Qué hacemos ahora? ¿Por
qué lloras? ¿Volverá la vida a ser como antes?). ¿Alguna vez has luchado
con alguna de estas preguntas? Si es así, por favor comparte tu
experiencia y cómo viviste la pregunta.

• Experimentamos una variedad de “muertes” más pequeñas como
parte de nuestra experiencia humana, y si observamos cuidadosamente
cada experiencia, podemos ver cómo la gracia de Dios nos ha llevado al
otro lado o “resurrección”. ¿Ha experimentado la gracia de Dios durante
una pérdida o decepción? Si es así, ¿cómo te ayudó Dios?

Segundo Domingo de Pascua

Mira el video de Hablando de la vida 4022 | Los grandes disruptores

Link del vídeo en YouTube: https://youtu.be/0ZeiAjTYh-4

Jesús nos invita a participar en su reino al revés. Él interrumpe nuestros
sistemas rotos, nos saca de nuestras zonas de confort e introduce la paz
mientras sana nuestro mundo roto.

Salmos 118:14-29 • Hechos 5:27-32 • Apocalipsis 1:4-8 • Juan 20:19-31

Hoy es el Segundo Domingo de Pascua, que da inicio a una temporada de
reflexión sobre la vida resucitada y la Ascensión de Jesús. El tema es:
responder a Jesús resucitado y glorificado. En nuestros pasajes de hoy,

Ir al menúSermón 24 de Abril 2022

https://youtu.be/0ZeiAjTYh-4


somos testigos de cómo en la resurrección, Dios nos ha mostrado el
abismo entre los valores humanos y los valores de Dios. Somos llevados a
presenciar al Jesús exaltado, contrastado con su horrible muerte y su
humillación en la cruz. El salmo que nos llama a adorar nos recuerda que
el amor de Dios es eterno. Lo que la humanidad ha rechazado, Dios lo ha
escogido. En Hechos, Pedro se encuentra ante un desconcertado
Sanedrín declarando audazmente que el hombre que crucificaron, Dios lo
ha glorificado. En Apocalipsis damos testimonio del Cristo exaltado en
todo su poder, el Alfa y la Omega, y se nos recuerda que aun los que lo
crucificaron serán testigos de su gloria. Finalmente, en el pasaje de
nuestro sermón, vemos que Tomás se resiste al concepto de que el Señor
resucitado podría ser la misma persona a la que le clavaron clavos en las
manos o una lanza en el costado. Sin embargo, cuando confirma que
Cristo herido es también el Cristo glorificado, sólo puede tener una
respuesta: “Señor mío y Dios mío”.

Fuera de duda, Exaltación

Juan 20:19-31

Cada año, en el segundo domingo de Pascua, tenemos la bendición de
poder reflexionar sobre las experiencias de los discípulos en su encuentro
con Cristo resucitado y cómo lidian con la realidad de un mundo puesto
de cabeza: aquel a quien los líderes vituperaron, rechazado, torturado y
crucificado, ahora es exaltado por el Padre. Es un momento increíble en
la historia, lleno de personas incrédulas que son llevadas de un lugar de
duda y miedo a uno de fe y esperanza. Hay un hombre al que la historia
ha convertido en la encarnación misma de la incredulidad y la duda:
Tomás, a menudo injustamente etiquetado como "Tomás el que duda".
Echemos un vistazo a su encuentro con Cristo resucitado.

Si aún no lo has hecho, lee Juan 20:19-31.



Nuestras almas que dudan

Quizás hayas escuchado la frase “¡Nunca dudé de ti!” lloraba cuando
teníamos éxito en algo. Si bien la frase a veces puede ser una declaración
sincera, por supuesto que plantea la pregunta, si no había duda, ¿por qué
surgió la idea de la duda? Puede ser incómodo reconocer cuán frecuente
es la duda en nuestras vidas. Piensa en todo aquello sobre lo que tengas
dudas en un día determinado: Dudamos que podamos levantarnos de la
cama sin estar de mal humor. Dudamos que podamos llevar a los niños a
la escuela a tiempo, o que podamos trabajar nosotros mismos. Dudamos
que seamos la persona adecuada para el trabajo, ¡cualquier trabajo que
sea! ¡Dudamos que alguien más sea la persona adecuada para el trabajo!

Algunas dudas están transmitidas por generaciones, derivadas en la
primera infancia de nuestros padres, maestros y otras personas que
influyen en nosotros. Luego, como adolescentes, comenzamos a formar



nuestras propias dudas, a menudo dudando de que alguien realmente se
preocupara por nosotros. Como adultos jóvenes, dudamos que alguien
más tenga idea de lo que están hablando (esa duda podría ser más
intergeneracional de lo que queremos admitir). Una vez que llegamos a la
mediana edad, dudamos de cada elección de vida que hicimos hasta ese
momento. Pasada la mediana edad empezamos a dudar de nuestro
propio cuerpo; dudamos que podamos llegar al baño a tiempo sin
dislocarnos la cadera. Y hacia el final de nuestras vidas, como los
adolescentes, a menudo dudamos de que alguien realmente se preocupe
por nosotros (nuevamente, esto podría ser intergeneracional).

Si bien es posible que no hayamos experimentado personalmente todas
las mismas dudas a la edad apropiada (algunas personas tienen caderas
perfectamente buenas toda su vida), muchos de nosotros hemos tenido
dudas similares. Eso es porque esas dudas tienen fundamentos. No
surgen de la nada, y saber por qué dudamos de algo es clave para poder
superar la duda.

Comparte una anécdota personal de un momento en que tuviste dudas,
puede ser divertida o seria, pero debe ser empática, una duda con la que
las personas puedan identificarse porque las razones de la duda se
pueden explicar fácilmente.

Los cimientos profundos de la duda

Dudar de Dios, como la mayoría de las otras dudas, también tiene un
fundamento identificable. Muchos de nosotros hemos tenido momentos
en los que vaciló la certeza, titiló la esperanza y tuvimos que lidiar con la
perspectiva existencial fría y aterradora de un mundo sin Jesús. Sin
embargo, en nuestro pasaje de hoy tenemos al pobre Tomás, señalado
por ser el escéptico entre un mar de escépticos. Sin embargo, la pregunta
que debemos hacernos, para ayudarnos a comprender lo que está
sucediendo en el pasaje, es ¿cuál fue el fundamento de su duda?
Echemos un vistazo a la forma en que enmarca su duda:



25 Así que los otros discípulos le dijeron: — ¡Hemos visto al Señor! —
Mientras no vea yo la marca de los clavos en sus manos, y meta mi dedo
en las marcas y mi mano en su costado, no lo creeré —repuso Tomás.
(Juan 20:25 NVI)

Tomás hace una afirmación simple: su creencia depende de poder
verificar las heridas de Jesús. Hay muchas razones por las que Tomás
podría haber querido hacer esto. Algunos teorizan que tenía miedo de
que Jesús pudiera ser un fantasma o un espíritu maligno disfrazado.
Otros afirman que necesitaba tocar las heridas para verificar que era
Jesús y no solo una broma.

Entonces, ¿cuál fue? ¿Por qué Tomás quería tocar las manos y el costado
de Jesús? ¿Era solo que necesitaba el contacto físico para disipar sus
dudas? ¿Un momento táctil de certeza? Eso es algo que mucha gente
podría respaldar, ¡solo danos los hechos fríos y concretos!

Para algunos de nosotros, la idea de que estaba preocupado por un
espíritu disfrazado de Cristo podría estar un poco más divorciada de
nuestras experiencias; es posible que nos resulte más difícil empatizar
con la razón de su duda. Pero, ¿y si hubiera otra causa más para sus
dudas, una que dependiera de una perspectiva filosófica predominante
que persiste hasta el día de hoy? Tal vez todo se reducía a una simple
pregunta:

¿Dios puede sangrar?

Si esto fuera parte de su patrón de pensamiento, Tomás podría haber
estado lidiando con un desafío teológico más profundo. Para Tomás,
como tantos antes y después, esta idea de que Dios (o su Mesías
designado) podía sangrar era probablemente absurda. Que Dios pudiera
ser afectado de alguna manera por el mundo material no se ajustaba a la
comprensión judía en ese momento y contradecía las teorías
predominantes entre los filósofos helenísticos.



Casi 400 años antes del encuentro de Tomás con su Señor resucitado, el
filósofo Aristóteles postuló la teoría de que el universo estaba formado
por “motores inmóviles”, constantes que se mantenían en su patrón de
existencia sin verse afectados por ninguna otra fuerza. El más grande de
estos, teorizó, debe ser Dios: su deidad omnipotente teórica debe ser el
mayor "motor inmóvil". La clave para este entendimiento fue la lógica de
que Dios no podría verse afectado por su creación; en cambio, él es 'otro'
y está separado por una gran distancia.

Tal vez puedas ver el problema de Tomás aquí. Su duda tenía unos
cimientos profundos, fundados en sus culturas religiosas y sociales. ¡Sus
amigos afirmaban algo que lo obligaría a reevaluar todo lo que creía
saber! ¡Tenía que estar seguro! Tomás tuvo que aprender que nadie, ni
sacerdote ni filósofo, puede decirte quién es Dios y cómo actúa. Dios
mismo tendría que hacer eso.

No hay base lo suficientemente fuerte

Este podría haber sido el final de la fe de Tomás: había exigido una barra
muy alta para creer que Jesús había resucitado de entre los muertos; no
podían ser solo sus amigos más cercanos y sus confidentes diciéndole
eso. Sin embargo, en la respuesta de Jesús vemos el corazón de Dios
hacia sus (incluso obstinados) hijos.

26 Una semana más tarde estaban los discípulos de nuevo en la casa, y
Tomás estaba con ellos. Aunque las puertas estaban cerradas, Jesús entró
y, poniéndose en medio de ellos, los saludó. — ¡La paz sea con ustedes!
27 Luego le dijo a Tomás: —Pon tu dedo aquí y mira mis manos. Acerca tu
mano y métela en mi costado. Y no seas incrédulo, sino hombre de fe.
(Juan 20:26-27NVI)

Independientemente de la razón por la que Tomás sintió que necesitaba
tocar las heridas de Jesús, ya sea que pensara que era un fantasma, un
fraude o una imposibilidad teológica, había una solución que se deshizo



de todos estos cimientos. Pero no fue Tomás tocando a Jesús, aunque
pueda parecer así por el texto. Lo que en realidad estamos viendo aquí es
mucho más profundo: es Jesús acercándose a Tomás; se busca a la única
oveja que se había descarriado, tal como les dijo que lo haría.

La acomodación de Jesús al deseo de Tomás de tocarlo, a veces deja a las
personas con un dilema difícil: ¿qué les decimos ahora a las personas que
dicen que necesitan tocar y ver a Jesús? Es una pregunta difícil de
resolver, pero Jesús realmente nos está dando una respuesta aquí. Para
Tomás, sus fundamentos de duda eran profundos, pero no eran nada que
Jesús no pudiera superar. Después de un simple encuentro con Jesús,
Tomás se queda exclamando: "¡Señor mío y Dios mío!"

No solo había llegado a creer que Jesús había resucitado, sino que
también declaraba una verdad teológica que nunca había sido
pronunciada con tanta claridad hasta ese momento: Jesús es Dios. No es
solo un mesías político, religioso o militar: Jesús es Dios. Tomás derroca
siglos de tradiciones y creencias en esta sola declaración. Él proclama que
este hombre, nacido fuera del matrimonio, juzgado como un criminal,
que fue torturado y crucificado, ¡es Dios! Los cimientos de su duda se
desarraigan, en un simple momento: ¡esto no es algo que normalmente
sucedería en un solo momento!

Sin embargo, lo hace. Esta es la obra del Espíritu Santo, abriendo los ojos
de Tomás a la realidad de Dios, mostrando que Jesús es el que debe ser
exaltado por encima de cualquier otro nombre. Y así vemos en este
pasaje que no importa cuán intimidantes puedan ser las profundidades
de nuestra duda, independientemente de cuán firmes sean los cimientos
que puedan tener en nuestras vidas, son impotentes ante el Espíritu
Santo cuando él elimina nuestras dudas.

Y aun así, lo vemos



Entonces Jesús le dijo: “Porque me has visto, has creído; Bienaventurados
los que no vieron y creyeron.”

29 —Porque me has visto, has creído —le dijo Jesús—; dichosos los que
no han visto y sin embargo creen. 30 Jesús hizo muchas otras señales
milagrosas en presencia de sus discípulos, las cuales no están registradas
en este libro. 31 Pero estas se han escrito para que ustedes crean que
Jesús es el Cristo, el Hijo de Dios, y para que al creer en su nombre tengan
vida. (Juan 20:29-31 NVI).

Tomás y los discípulos no iban a volver a ver a Jesús después de su
Ascensión, al menos en forma corporal. Sin embargo, ya habían recibido
una promesa clara, lo verían de una manera diferente. Anteriormente en
Juan 14:19 leemos lo que Jesús les dijo a sus discípulos:

19 Dentro de poco el mundo ya no me verá más, pero ustedes sí me
verán. Y porque yo vivo, también ustedes vivirán. (Juan 14:19 NVI)

La declaración de Tomás, “Señor mío y Dios mío”, fue el cumplimiento de
una profecía que había recibido solo unos días antes. Este momento de
revelación fue donde Tomás vio a Jesús, no solo como un hombre, sino
como Dios quiso decir que lo vio de una manera en que el resto del
mundo no lo hizo.

Tomás vio al Señor resucitado, y nosotros también, por el poder del
Espíritu Santo, lo vemos. Él vive en nosotros y nosotros en él. Vemos que
Jesús es exaltado al lugar más alto, que está sentado a la diestra del
Padre. Nosotros, con Tomás, podemos declarar con exaltación al
presenciar al Cristo resucitado: "¡Señor mío y Dios mío!"

________________________________________

Preguntas de discusión en grupos pequeños

Preguntas para el sermón: “Fuera de duda, exaltación”



• ¿Alguna vez has tenido una duda fuera de lugar de la que te llevó
mucho tiempo deshacerte? ¿Cómo te afectó el ser guiado por esta
duda?

• Reflexionando sobre tu propio testimonio, ¿cuál fue tu momento
“Señor mío y Dios mío”? Comparte el momento en el que llegaste a darte
cuenta de que realmente creías que “… Jesús es el Mesías, el Hijo de Dios,
y para que al creer tengas vida en su nombre”. (Juan 20:30)

• El sermón enseñó que el Espíritu Santo puede vencer cualquier
duda, sin importar cuán firmemente arraigada esté. ¿Qué dudas
persistentes tienes tú o un ser querido que esperas que él pueda
desarraigar?

Preguntas del vídeo: Hablando de vida: “Los grandes disruptores”

• ¿Cómo te sientes acerca de ser una fuerza disruptiva en la sociedad
por causa del Evangelio?

• ¿Alguna vez has tenido una causa por la que estabas dispuesto a
hacer todo lo posible? ¿Aplicas la misma pasión sin concesiones para
compartir el Evangelio?

• ¿Cómo podemos asegurarnos de que lo más fuerte que la gente
escuche de la comunidad cristiana sean las buenas nuevas del Jesús
exaltado que trae la reconciliación a la humanidad?

Visita nuestra página web

Ir al menú



https://comuniondegracia.org/

Fuente imágenes:
https://www.pexels.com
https://unsplash.com/

https://comuniondegracia.org/
https://comuniondegracia.org/
https://www.pexels.com/
https://unsplash.com/

